
उ धी 
र र 

र 
र श र 

र 
ब क 

र 

कः भ्‌ धु १ ओत्सलें 
रः मधू भोक्सले 

| 3 र 
च जी ट्या द छी व 

१. दी) क क ४ 

ठे त । न क का र न 

यास: । लि वचि र. झी )ः 

हती क आहि तन 

[क 1 स्‌, ग्रॅ. नि ६ 1 र क. व 

] 1 ।ः 
१ 1 द --- न नटवा तन ॥ ज्र ठी र र 

र 1 री न प वि उ म आ > तभ 

र ति टा (स 
न्स नी नवव्या अन 

॥। रः ब > प र 1 र | 8 का, | न 

र. : ह ह की न 

अ) आ > . 
क शा नै 1 र र 

उ मि 8४३) ८ 4 शी प 
1 82 1 आ ४) र र, गे / ) े 28! कि क र त नन | 

र ५ भट ४: र 
ब टर 3४ ही. आ न > । र 

र न र १) ब. > प 1 क | 

| फ़ ३ टा त 8 ह (म्ही 4“ 4 ५ | १ ४. 01१» नि 8 वि आप ल 
क 0 आर ही. ४ ४ [९ (00/7 '3 

धर झं त. ९9 ह 4.1२ 
र धु “१ कली «क र री डी टिप न शि 

र रं 7 ५. 1: 18 1 
१ की... ५) क आ 1. अ फी ग मा झे उ न. न “> क. 22) (८ पै 

6 त र व & - हि डे 

। र 1॥॥॥।1॥॥॥11॥॥॥॥ (न 1 उ र ट्ज क र धं 0 म || 3 

। र त ५” र ि 1 र 

४ क्र र भु सक ०... अपि 
न | न र] धी न 1 ४ 

रे ४: नि न 
0.0 मि... ४१५४102) शी क 4 ४. 

टर के न ह च 
टि & ११ ४ > , पि 

१५५ क 

* व भाया. आ ति «सरदे... न न. म <िड: 22 य ल ळे. डि अहे अज 3 ही दि गी. कि



ताटी प्रय समंहाळ्य, डाजे. स्वन 2ळ्म २१९६८ 
क्लनु£।. शिस्ळाटनल न 

ह तट. 1 र 
££& महाला 

(नरसाळा 
*. >. डर गा ही रः 

ह. 

च 4 फि तः ४१% | 

यन केर - ४ ठे न. प न वि



उ - ब्लटक. ग्लब्म्‌ ७१८० 

ळा 
२2९०५ ९97४ 

जीवन व्याल 

1 रित वे ०/-]



बैराटी ग्रंथ सरहालय घे 

कि 31 
] कः ह (> विश, दि 0५ 

हि % ,...... ८-__ 96: 
या 90१९6 १७७७ 0७७ टन स ) न | 

१८८ वी 

ह श्र 8. दिस्सस ७३ 
-._ मदे 

/ अ 
| नात 

$| अ. र” > 

स आ (स्थळ 

जीवन 
णा ठ्य क | 

1रा131९-0020092 
नै 

.. भमँधुभोसके 

तश पॉप्युलर प्रकाशन, सुंबई



(8 श्रीमती हौसाबाई गोविंदराव भोसले 
२५४६ ए वॉर्ड, खरी गछ्ी, कोल्हापूर 

म-४०१ 
पहिली आढत्ती : १९७४ / १८९७ 

मुद्रक : 
चिं. स. लाटकर 

कल्पना सुद्रणाच्य 

शिवपार्वती ) 
४६ १/४ टिळक रस्ता, पुणे ४११ ०३० 

प्रकाशक : 
रामदास भटकळ 
पॉप्युलर प्रकाशन 

३५ सी, ताडदेव रोड 
मुंबई ढत 6० रे ८2



9 
यी 

२००९2 * 

“ जीवन-व्यास ? ही कै. मधु भोसले यांची निर्व्याज-मनोहर कृती आहे 

आणि ती त्यांच्या अकाल मृत्यूच्या काळ्या पार्श्वभूमीवरच प्रगट व्हावी ही. । 

एक नियतीची विचित्र करणी आहे. महाभारत म्हणजेच नियतीच्या 

सूत्राची विस्मित करणारी जाणीव आहे, आणि त्या नियतीच्या सूच्नाची 

पुरेपूर जाणीव मधु भोसले यांना होती हे या कृतीत सतत दिसून येते. 

परंतु हा लेखक मृत्यूच्या बंधनात इतका ळवकर अडकळा जाईल याची 

कल्पना वाचकाला मात्र सहज पचवता येण्यासारखी नाही. सारखे वाटत 

राहते की “जीवन-व्यास ? सारखी अतिशय हृद्य आणि विचारगभ 

निर्मिती आणखी निरनिराळ्या आविष्कारांत विपुल सुक्ष्म आणि भव्य सपे 

घेऊन यापुढे सतत आमच्यात राहायला हवी होती. * जीवन-व्यास ? हीं 

त्या भावी कृतींची नांदी असायला हवी होती, पण जीवनाची नांदी म्हणून 

सूत्रधार स्वतः कायमचा अंतर्धान झाला आहे आणि पुढचे नाटक अनु- 

च्चारित राहून गेले आहे असे सतत वाटत राहते. 

या “जीवन-व्यासा 1त अठरा कविता आहेत आणि त्यात महाभारता- 

तल्या विविध व्यक्तींशी कवीने संवाद केला आहे. पहिला संवाद भगवान 

व्यासांबरोबर आहे. व्यासावर इतके निमळ आणि इतके उत्कट उद्‌गार 

कुणीच काढले नाहीत. व्यासाठा भगवान का म्हणतात त्याचे कारण 

कवीने स्वतःशीच शोधले आहे. कारण महाभारत हा ग्रंथ ईश्वराने 

रचिलेल्या सष्टीइतकाच गूढ आणि विस्मयकारक त्याला वाटतो. एवढेच 

नव्हे तर स्वतःच्याच पुत्रपौत्नादिकांचा इतिहास लिहिताना निर्मम आणि 

केवळ साक्षीभूत असलेला हा व्यास खरोखरच ईश्वरासारखा अंतर्जानी 

आणि द्रष्टा आहे अशी कवीची समजूत आहे. महाभारत म्हणजे एक 

काळचक्र आहे, त्याचा कणा श्रीकृष्ण आहे, गती कृष्णा म्हणजे द्रौपदी 

आहे आणि व्यास हा त्या चक्राचा आस आहे, पांडव हे आरे आहेत 

अशी कवीची धारणा आहे. काळचक्र म्हणजे प्रत्यक्ष जीवनच आहे,



आणि भगवान व्यास हा जीवन-व्यासदेखील आहे म्हणजे स्वतःच्या 
आसातून तिघाळेल्या स्थितिगतीच्या आकृतीचा व्यास आहे. सर्व मर्यादा 
तो जाणतो आणि त्याला असीम असे काहीच नाही. मानवाच्या पलीकडे 
मानव कसा जाऊ शकतो याचे उदाहरण इतिहासकार व्यास हाच आहे. 

' पांडवांच्याबद्दल कवी म्हणतो की पांडव म्हणजे पंचप्राण आणि हे पंच- 
प्राण कार्यान्वित करणारे शरीर म्हणजे द्रौपदी आणि सारथी श्रीकृष्ण हा 
या पंचप्राणांचा सूत्रधार आहे. हा श्रीकृष्ण उभा असतो, तो हातात शब्र 
धरीत नाही, पण सर्व काही याच्या प्रेरणेने चाळते, सर्व सुन्ने अखेर 
याच्याच हाती असतात. 

मधु भोसले यांनी “धर्म १ ही एक अमूर्त व्यक्ती आहे असे समजत 
तिच्यावर कविता स्चली आहे. सामान्यपणे धर्म आणि युधिष्ठिर हे एकरूप 
आहेत असे आपण धरून चालतो, परंतु भोसले यांनी धर्म आणि युधिष्ठिर न 
यांना अलग केले आहे आणि अमूर्त धर्माला उद्देशून ते म्हणतात की, तू. 
एक अखंड अंतःसूत्र आहेस, एक अगोचर असे अस्तित्व आहेस. महा- 
भारत ही वस्तूच अशी अवर्णनीय आहे की, तिच्यातल्या कुठल्याही गोष्टीचा 
किंवा व्यक्तीचा खरा धर्म, पूर्ण मर्म, कार्यकारणभाव आणि ग्रयोजन यांची 
सुसंगती सिद्ध करायची तर कुणालाही महाभारताच्या अंतरंगात धर्माच्या 
अनुषंगानेच प्रविष्ट व्हावे लागते आणि नंतर अखेरपर्यंत बाकी सर्व नष्ट 
झाले तरी एकच भान माणसात शिक राहते ते म्हणजे धर्माचे आणि 
धर्माच्या अधिराज्याचे. भोसले म्हणतात की धर्यंच महाभारताचा नायक 
आहे ही जाणीव आपल्या मनात शेवटी कायम राहते. 

भीष्माळा तर कुरुकुळाचा क्यश्क्ष म्हणतात; परंतु त्यानें पित्यासाठी 
स्वतभ्चा वंदयाच्छेद करण्याचे बत पेतल्यावर त्याच्यातून केवळ वांझ वृत्तीच 
प्रगट होत राहिली. त्याला धर्म, नीती, ज्ञान, विद्या, शक्ती, युक्ती आणि 
मुक्ती या सर्व गोष्टी कुखवंशातल्या वीरांना द्यायच्या होत्या, पण त्याच्याजवळ 
कुणी काही मागितलेच नाही आणि तो कुणाला काही देऊच शकला नाही. 
इच्छामरणी होऊनदेखील हा गंगापुत्र कुलनाशक आणि कराल अशा 
कुखुक्षेत्रावर शरशय्येवर मरणाचा मुहूर्त पाहात तडफडत पडला होता. 

श्ृतराषट्राला कवी अंधात्मा म्हणतो आणि या स्वाथीध राजाबद्दल तो 
असे म्हणतो की, आत्म्याच्या अंधत्वाला कसलाही पर्याय नसतो. पर्याय 
असतो तो फक्त सर्वनाशाचा.



गांधारीबद्दल भगिनी निवेदिता यांनी ती सर्वश्रेष्ठ आदर्श पतित्रता 
आहे असे उद्गार काढलेले आहेत. गांधारीसारखे कौठुक त्यांनी दुसऱ्या ' 
कुठल्याही पौराणिक स्त्रीचे केलेले नाही. अंध पतीच्या अंधत्वात सहभागी 

होणारी ही स्त्री हाच त्यांच्या कौठुकाचा विषय. परंतु मधु भोसले यांना 
गांधारीने आपली दृष्टी पट्टी बांधून वंद केळी याचा विष्राद वाटतो आणि 
गांधारीचा रागही येतो. तिले दृष्टी मुक्त ठेवली असती तर्‌ तिला आपल्या 
अंध पतीच्या डोळ्यांतली वेदना दिसली असती आणि त्याचा कामत 

सुखी चेहराही दिसला असता. तिने कामसुख उपभोगले, प्रसती-वेदनाही 

भोगल्या परंतु स्वतःच्या उदरातून निघालेला नवजीवनाचा लसलसता 

अंकुरही तिने पाहिला नाही. मुळांना तिने डोळे भरून पाहिले असते तर 
बाळकाच्या निरागस जीवनातला आनंद तिला खप काही देऊ शकला 
असता. 

कुंतीच्या कुंबारपणातल्या मातृत्वाचा उल्ले करून मधु भोसले जणू 
काही एका अग्निय गोष्टीवर नेहमी इतर लोक करतात ते भाष्य करण्याचे 

टाळून सहज पुढे निघून गेले आहेत. कारण कुंती ही त्यांना एथ्वीसारखी 
प्रसवशील माता दिसते आहे. त्यांना तिने पुत्राला टाकले या विदारक 
सत्याची चिरफाड करायची नाही. त्यांना फक्त कुंतीत एकच गोष्ट दिसते 
की, कुंती कुठल्यातरी अज्ञेय वांच्छिताच्या मागे धावते आहे, पण तिची 
धाव धपापलेली नाही तर ती स्थिरचित्त झालेल्या एका योगिनीची 

अतिशय सूक्ष्म अशी श्रमणगती आहे. कारण कुंती केव्हाही वैतागत 

नाही, सुखाने बेहोष होत नाही, कधी अछडपणे वागत नाही, कधी 

जराजडीर झालेली दिसत नाही. तारुण्यातही ती कधीही कामविव्हळ 

झालेली दिसत नाही. ती सदा जाग्रत असते, संयत असते, तिचे स्मित 

जाणवते, पण हास्य दिसत नाही. तिच्या पापण्यांवर अश्रूंचे कण दिसतात; 
पण अश्न गालावर कधी ओघळत नाहीत. तिने दुःखाचे वरदान मागितले 
परंतु हे दुःख अंतिम सुखाचेच दुसरे रूप आहे असे कवीला वाटते. 
त्यात स्थितप्रज्ञाची सुखदुःखे, लाभालाभ आणि जयाञय समान करणारी 

चिरशांती आहे, आणि म्हणूनच वनामीत तिने समिघेसारखी आपल्या 
देहाची आहुती दिली आणि म्हणूनच कुंतीचे दुःख हे योग्यांना सांसारिक 
सुखाचे जे वैय्यर्थ्य भासते तेच आहे. त्याचेच नाव म्हणजे सुख. 

युचिष्टिरबद्दल कवी म्हणतो की अनेक अधम्य गोष्टी या युचिष्ठिराने



केल्या पण अधर्माला त्याने कधीही पर्म मानले नाही आणि अधर्माचे 
प्रायश्चित्त व्यायला तो कचरला नाही हेच त्याचे मोठेपण. 

दुथाधनाबद्दल ते म्हणतात की कुरुक्षेत्रावर मरणाला महापूर आला 
असताना दुर्योधन त्याच्याकडे निःशंक पाहात होता. हा मरणपूर 
रजस्वला द्रौपदीच्या विटाळ रक्ताचा होता आणि त्या पुरात भीष्म, 
कर्ण, द्रोण, शकुनी वगैरे सारे वाहून गेले. त्याने द्ूत खेळायला नको 
होते, त्याने पांडवांचे वैर करायला नको होते. हाच भीष्रण अविचार 
आणि भयानक वंधुद्रेष हेच दुय धनाच्या जीवनाचे सार. तो क्षात्रधर्माला 
जागला नाही. काहीही मिळविणे, कसेही मिळविणे, मिळवले म्हणजे 
झाले हा धर्मविचार नव्हे, ही अविवेकी पछठता आहे असे कवी म्हणतो. 

कर्णाबद्दल तो सूर्यपुत्र होता पण दुसरा सूर्य नव्हता, कारण तो 

पृथ्वीपु्र म्हणजे कुंतीपुत्र होता, सर्य दोन असूच शकत नाहीत; असे 
कवी म्हणतो. कर्णाच्या बाचाळपणामुळे त्याचा पराक्रम वाया गेछा आणि 
त्याने जे दान केले ते डांगोरा पिटून केले आणि अपात्री केले त्यामुळे 
त्याच्या दानाळाही काही फळ आले नाही. 

शकुनीला ते अपशकुनी म्हणतात. दुश्ंनाही तपःसामर्थ्य असते, एक 
शक्ती असते. उदा० वटवाघूळ स्वतःछा उलटे टांगून घेऊन स्वतःची विष्ठा 
खाण्याचे ब्रत घेते आणि त्याला अंधारातही दिसते. शकुनीसळे स्म्ाना- 
तळी हाडके सर्वत्र पसरली आणि हस्तिनापूरचे अस्थिनापूर झाले. 

द्रोणाबद्दल कवी म्हणतो की दारिद्र्याच्या दुःखाने कावून जाऊन 
द्रोण आपल्या मित्राकडे - द्रुपदाकडे, निर्लज्जपणे याचना करायला गेला हा 
त्याचा दोष आहे. वास्तविक छक्ष्मीपुत्रांनी सरस्वती पुत्राकडे नम्रपणे जावे 
ही योग्य रीत द्रोणाने मोडली आणि त्याचे प्रायश्चित्त त्याला आणि 
सर्वानाच मिळाले. तो मेळा पण मिक्षांदेही मात्र चिरंजीव होऊन अजन 

जगात लाचारीने भटकतेच आहे. 
अश्चत्याम्याबद्दल ते म्हणतात की, जी जी गोष्ट अश्वत्याम्याला स्प 

करते ती ती गोष्ट त्याच्यासारखीच चिरंजीव होते. उदा. ठृष्णा; असूया, 
सूड, वेदना आणि जखमा या गोष्टी आता या अवनितळावरून कधीच * 
नष्ट होणार नाहीत. 

विद्वुराबद्दल ते म्हणतात की, विदुर म्हणजे सत्ता नसलेल्या द्यहाण- 
पणाची शोकांतिका. जे होऊ नये म्हणून विद्रासारखे महात्मे आयुष्यभर



टाहो फोडून सतत सांगत असतात तेवढेच नेमके या जगात सतत होत 

याहत 
द्रौपदीवरून कवी असे म्हणतो की द्रौपदी म्हणजे स्त्री आहे. ही स्त्री 

प्राकृतिक आहे, शिवशक्ती आहे, आणि प्रत्यक्ष धरित्री आहे. ती 

जीवनदात्री आहे, परम सोशिक आहे. बीजाचा महाृक्ष करते म्हणून 

तिला जगदंबा म्हणतात. परंतु जर या जगदंबेचा कोप झाला तर सर्वत्र 

विनाश ओढवतो. द्रौपदी याज्ञतेनी होती आणि ही याज्ञसेनी अग्नीच्या 

विविध स्वरूपांतून जळत राहिली. ती सतत क्रोधाने जळत राहिली आणि 

अखेर या याज्ञसेनीच्या क्रोधामुळेच कुरुक्षेत्रावरील रणयन्ञात सहस्तपाद; 

सहल्रशिर, सहस्राक्ष असा महाकाय आणि मदोन्मत्त असा पुरुषी अहंकार 

पूर्ण जळून गेला. 
एकलव्याबद्दल कवी असे म्हणतो की, द्रोणाने एकलव्याशी त्याचा 

अंगठा कापून वेण्याचे जे घाणेरडे वर्तन केले त्यात त्याला व इतरांना 

आपण एकळव्याच्या उदंड श्रद्धेपुढे हतबल झालो आहोत ही जाणीवच 

दिसून येते. एकलव्य फक्त ग्रेम जाणत होता, श्रद्धा जाणत होता, कपट 

जाणत नव्हता. वास्तविक श्रद्धा ही इुरितांना प्रकाश देणारी आणि 

दलितांना शक्ती देणारी हवी, परंतु एकलव्याची श्रद्धा ही अंधश्रद्धा ” 

असल्यामुळे तिच्यातून दुःखच निघाले. 

श्रीकृष्णाबद्दल कवी म्हणतो, तू. देव आहेस की माणूस आहेस हे मळा 

समजत नाही. सर्व देवांचे देवपण पारड्यात घातले तरी तुझे पारडे जड 

होते, आणि सर्व देवांचे देवपण आणि माणसांचे माणूसपण एकत्र केले 

तरीही तुझे पारडे जडच राहते. श्रीकृष्णाची ठुलना फक्त श्रीकृष्णाशीच 

होऊ द्कते. मग श्रीकृष्ण कोण आहे १ तर तो म्हणजे मानवांना महा- 

मानव मापण्याचे मिळालेले एक परिमाण आहे. आणि सर्व संगीताचा 

प्रडूज आहे. 
असा हा जीवन'व्यासाचा प्रपंच आहे. हे काव्य वाचताना कुणीही 

रंगून जाईल आणि क्षणभर तरी थांबून विचार करील यात संदाय नाही. 

--दुगी भागवत



अल्लुक्रम 

१ कष्णद्वैपायन श्री व्यास १ 

२ हे पाण्व ७ 

रामा ८ 

४ पितामह भीष्म १२ 

५ थृतराष्ट्र १७ 

६ गांधारी १९ 

७ कुंती २३ 
८ युधिष्ठिर ३३ 
९ दुर्योधन ३८ र 

१० द्वितीय पाण्डव भीम ४७ 

११ अधिरथ सृतपुत्र कर्ण ५६ 
१२ शक्कुनी ६४ 

१३ द्रोणाचार्य ७० 

१४ अश्वत्थामा ८० 

१७ विदुर ८४ 

१६ द्रौपदी ९० 

१७ एकलव्य १०० 
१८ भगवान श्रीक्षष्ण ११९



कुष्णंद्वैपायंन॑ श्री न्यास ॥१॥ 

“ एकोडह बहस्याम्‌ ” 

--जो एक होता 

तोच अनेक झाला 

आणि 

अनेकत्व पावलेला तो 

पूर्ण स्थिरचित्त 

निगुण-निराकार 

आपल्याच 

अनेकविध सगुणत्वाकडे 

निर्मम पाहणारा 

इश्वर 

हे व्यास-- 

महाभारताचा आदिंपुरुष त्‌ 

तुझ्यापासून सर्व निपजले 

तू. सर्व सव पाहिलेस



तच सव लिहिलेस 

तू. लिहिंलास 

हा “जय नावाचा इतिहास ' 

रचिलेस हे महाकाव्य 

प्रतिपादळास हा महान ग्रंथ 

आपल्याच रक्तबीजातून - 

निर्माण झालेल्या पुत्रपौत्रांचा 

लिहिलास त्‌ 

हा इतिहास न 

अत्यंत तटस्थपणे 

आपल्याच अनेकत्वाकडे 

निर्विकार 

निर्मम वृत्तीने 

पाहणाऱ्या चितस्वरूप परसेश्वराप्रमाणे 
म्हणूनच तू 

भगवान 8 

--भगवान श्री व्यास 

या इतिहास लेखानाच्या निमित्ताने 

गहनगूढ, अथांग अशा ह्या 

मानवी जीवन-समुद्राच्या तळापर्यंत 

घुसलास त्‌ न 
घुसळास त मेरु-मन्दाराप्रमाणे 

रे जीवन-व्यास



आणि घुसळून काढलास 

तो सारा तळ 

आणि आणल्यास खेचून वाहेर 

असंख्यात सत्नराशी. 

इथे असीम पौरुषाचे 

दीप्तिमान कौस्तुभ आहेत. 

तर फुलणारी 

आणि फुलताच निखळून पडणारी 

क्षणजीवी 

पण तरीही 

आपल्या ल्लिग्ध गंधाने 

रसिक मनात कायम दरवळत राहणारी 

पारिजातकाची फुलेही आहेत. 

इथे लक्ष्मीचे चांचल्य आहे | 

ऐश्वय आहे ऐरावताचे. 

धन्वंतरीची संजीवकता आहे इथे, 

इथेच आहे अमृताचे चिरयौवन. $ 

क्षणात घुंद करणारी, 

मदोन्मत्त करणारी सुराही आहे. 

आणि सतत जाळत जाणारा 

३ क्ृष्णद्वैपायन श्री व्यास



हळाहलाचा विखारही आहे. 

न हे दिव्यदृष्टी व्यास ! 

ह्या मानवी जीवनाची अनन्य उत्तुंगता 

आणि अथांग खोली 

तू एकाच वेळी निरखून टाकलीस. 

मानवाच्या जीवनमर्यादेचा 

उभा -आडवा परीघ 

त्याच्या विविध रूपी भाव - स्वभावांचे 

स्वाभाविक अक्षांश - रेखांश 

तूःच रेखांकित करून टाकलेस. 

मानवाच्या 

आत्मिक, शारीरिक, मानसिक क्षितिजांच्या 

साऱ्या चतुःसीमा आकळून टाकल्यास. 

आहार, निद्रा, भय, मैथुन --- 

अर्थ, काम, मोक्ष-- 

त्याच्या साऱ्या साऱ्या गरजा 

त्याचे धर्म - अधम 

कर्म - अक 

नीती - अनीती 

ज्ञान -अज्ञान - विज्ञान 

--या साऱ्यांच्या कक्षा 

तू. निश्चितपणे जाणल्यास. 

9 जीवन-व्याल



हे त्रिकालज्ञ व्यास --- (राडा ग्रय सग्रहाळय, ढाणंः स्यळमरे 

या इतिहासकाळाचे वषम... टि ६2, £ टेब: .... 2. 
पूर्ण दीन घडवलेस तू; हवकि... यवीर कि क 

युद्धपूर्वे काळ प निना < ० 

स स्ल्न 
सा काल “4 र डे र 

यांचे सम्यक्‌ दशन मिन ह आ 

झाले तुला ( कः । ह 2८ ४८2” 

९. ७. <<. ४४८८ 
द्या काळचक्राचा कणा होता. शि्डिओा (“> 

भगवान श्रीकृष्ण 

ह्या काळचक्राची महान गती होती 

कृष्णा 5 

आणि 

हे कृष्णद्वीपायना --- 

तू. होतास 
आस ह्या काळचक्राचा 

कृष्ण --कृष्णा - कृष्णद्वैपायन 

ह्या काळचक्राचे आरे होते 

पांडव 

-- जणू पंच महाभूते. 

कणा -गती - आस. 

यांना भिडून गेलेली 

७ कृष्णद्वैपायन श्री. व्यास



ही शक्ती 

हे ह्या कालाचे 

अष्टावधान 

हेच ते 

कालचक्र दर्शन 

हेच ते सुदर्चीन 

हे बादरायणा --- र 
तू आधी होतास 
मघेही होतास 

आणि 

अंतीही तचच उरलास- 

त्या चिततत्वाप्रमाणे. 

हे भगवान व्यास-- 

तू जीवन व्यास 
---तुला वंदन असो 

तुला शतशः प्रणाम असोत. 

६ जीवन-व्यास



है पाण्डव ॥२॥ 

हे पाण्डव-- 

हे पाण्डव जणू पंचप्राण 
आणि 

हे पंचप्राण 

लीलया स्वतःत सामावून घेऊन 

त्यांची सारी शक्ती 

कार्यान्वित करणारे शरीर 

म्हणजे द्रौपदी 

आणि या शरीरासकट 

साऱ्या पंचप्राणांची सूच 

आपल्या हाती घेऊन 

उभा असलेला सूत्रधार आत्मा 

म्हणजे सारथी श्रीकृष्ण.



धम ॥३॥ 

एकत्र गुंफून पूर्ण केलेला 
एक मोत्यांचा सर॒ 
वरवर पाहता वाटते--- 

ब मोतीच मोत्यांना चिकटले आहेत 
अभावितपणे 
आणि निर्माण झाली आहे 
ही माला 

पण जरा ताणून 
एकमेकांपासून विलग केले हे मोती 
म्हणजे कळून येते 
त्या सवच मोत्यांच्या 

अंतरंगातून आरपार ओवून गेलेले 
त्या सर्वच मोत्यांना एकत्र बांधून ठेवणारे 
अति सूक्ष्म सूत्र 

महाभारतातील धर्म---



एक अखंड, अवूट अंत:सूत्र 

वरवर न दिसणारे 
न जाणवणारे 

दिपवीत तर नाहीच 

उठूनही दिसत नाही 
अगोचर असे एक अस्तिव. 

या सृष्टीत निपजणाऱ्या 

कोणत्याही वस्तुजाताला 

अगर व्यक्तीला 

बाह्य 

रंग र्य आकाराबरोबरच & 

लाभलेला असतो 

एक आंतरिकही 

आकार रंग ख्य 

आणि 

त्या त्या वस्तुजाताचे 

वा 

व्यक्तीचे 

संपूण आकलन करून घ्यायचे, 

त्या वस्तूचा 
वा्‌ 

व्यक्तीचा * 

खरा धर्म 

९ धर्म



पूर्ण मम 

कार्यकारण भाव 
र आणि प्रयोजन 

यांची संपूर्ण सुसंगती ” 

सिद्ध करायची 

तर्‌ 

प्रविष्ट व्हावेच लागते 

त्याच्या अंतरात 

आणि न 

महाभारताच्या अंतरंगात प्रविष्ट झाल्यावर 

आदि-पर्वापासून स्वगरिहण-पर्वापर्यंत 
प्रत्येक पर्वात 

पर्वा-पर्वातील प्रत्येक घटनेत 
आणि घटने-घटनेतील प्रत्येक घटकात 
मग एक धर्म 
--धमे 

आणि धर्मच दिसत राहतो 

आणि अबाधित होते 

धर्माचे नायकल. 

धर्म काहीच घडवीत नसतो 

पण धर्माविना काहीच घडत नसते 

वमा वमा 

--यात आहे शरीरधर्म 

१०८ जीवन-व्यास



मनोधर्म....... ब्राह्मधर्म.... 

क्षात्रधर्म.... 

जित-जेल्यांचा धर्म 

राजधर्म - लोकधर्म 

समाजधर्म - सेवाशर्म 

लौकिकापासून पारलीकिकापर्यंत 

भौतिकापासून आक्यात्मिकापर्यंत 

सर्वगामी अशी ही एक 

महान धर्मचर्चचा 

यातून वजा केला धर्म 

तर अंत:सूत्र हरवून बसलेली 

ही घटना-पग्रसंगांची एक 

विस्कळीत मोत्यांची रास 

खूपहीन---आकारहीन. 

११ धस



पितामह भीष्म ॥४॥ 

कल्पवृक्ष तू 

फळे तुझी अमृताची 

उभा होतास त 
कुरुकुलराजळक्ष्मींच्या द्वारी. 

आपल्या शाखा-विस्ताराची 

अखंड - शांत सावली 

कुरुकुळोत्यन्न पुत्र-पौत्रांना 
लाभावी म्हणून 

पर्णभाराने भरगच्च होऊन :. 
फांदी-पफांदीवर 

--उभा होतास. 

कुलकीर्तिंगंधाने 
जावा दरवळून 

आसमंत सारा 

म्हणून गेला होतास मोहरून



डहाळी - डहाळीवर. 

अमर वकीर्तिपद देणाऱ्या 

अमृत - फळांच्या भाराने 

गेला होतास वाकून. 

तू कलयवृक्ष 

तू भुवन-यांच्छातृपीचे 

धर्म, नीती, ज्ञान, 4 

विद्या, शक्ती, युक्ती--- 

हाती घेऊन उभा होतास 
देण्यासाठी 

पणा 

पण तुझ्याकडे कुणी 

काही मागितलेच नाही. 

तुझ्या सावलीचा केला 

साऱ्यांनीच अव्हेर € 

ईर्षेने, असूयेने फुत्कारणाऱ्या 

श्वासांना 

तुझ्यावर फुललेल्या 

पुष्पांचा गंध 

कधी जाणवलाच नाही. 

अधम असूयेची सुरा पिऊन 

१३ पितामह भीष्म



घुंद आणि मतिमंद झालेल्या 

कुरुकुल पुत्र-पीत्रांनी 

तुझ्या अमृत-फळांची 

कधी इच्छाच केली नाही. 

ती सारी फळं 

पिकळी, पिकली 

पिकून तुटून पडली धुळीत 
अखेर 

सडून-मिसळून गेली मातीत 

मातीचा तर गुण असा-- 

ओटी-पोटी घेतलेले बीज 
जिवंत करते ती ५ 
पणि पाण 

पित्यासाठी घेतलेल्या ग्रतिक्षेने 

तू निर्बींज करून टाकली होतीस 
आपली फळे. 

आणि 

आपणहून द स्वीकारलेले 

हे बांझपण 

तुझ्या 

प्रत्येक सुज्ञ प्रयत्नाला 

आणि 9 

१४ जीवन-व्यास



पराक्रमालाही रिचवून बसले. 

कुलविस्तारासाठी त्‌. आणल्यास 

हरण करून 

राजकन्या 

पण त्याही राहिल्या वांझच 

पुढे स्वीकारावा लागला त्यांना 

संततीसाठी 

नियोग 

आणि जगात बोलवा झाली ती 

--ुझ्या षंढत्वाची. 

प्रशुरामाळाही शरण न जाणारा 

प्रत्यक्ष श्रीकृष्णालाही 

प्रतिज्ञा भंग करायला 

भाग पाडू शकणारा 

4 पराक्रम तुझा 

जिंकू मात्र शकला नाही 

--काहीच 

कुणालाच. 

कुलकवीतींसाठी | 

तू. सांगितलेला ५ 

कोणताही छुविचार 
कोणतीही सुज्ञ कृती 

१५ पितामह भीष्म



प्रसवू शकली फक्त 

---रिते वांझपण ! 

हे देवब्रता 

तू होतास कल्पदृक्ष 
पण कुरुकुल पुत्र-पीत्रांनी 

अन्हेरली तुझी छाया 

तुझी फुले, फळे.... 

आणि मग अखेर 

याच अवहेलनेच्या 

सहस्र बाणशिरांवर 

तडफडत राहिलास तू. 
इच्छा-मरणी त्‌ 

शेवटी 

मरणासाठी मुट्ट त पाहात 

उत्तरायणाचा 

पडला होतास व्‌ 

सारेच गंगार्पण करून 

हे गांगेया 

पडला होतास तू 
शर-शय्येवर 
कुलनाशक, कराल कुरुक्षेत्रावर. 

१६ जीवन-व्यास



ध्तराष्टं ॥९%॥ 

हे होते एक पूर्ण अंधत्व. 
नव्हते नुसत्या शरीराचे 
हे अंबत्व होते आत्म्याचेही 

स्वार्थ जेव्हा प्रविष्ट होतो अंतरात 
तेव्हा 
तो फोडून टाकतो 

न 
प्रथमत: आत्म्याचे दिव्यचक्षू 
आणि मग 

तारकारहित आकाशाची पोकळी 
भरून जावी भयाण अंधकाराने 
--तसे होते मग जीवन 
- मार्गहीन, दिशाहीन, 
प्रकाशाचा अव्हेर करून 
स्वतःच स्त्रतःभोवती फिरफिरून 
गरगरणारे 

र



स्त्रार्थाँयता करते निःसत्त्व 
मानवातील मानव्याला 

न्याय, नीती, धम, विवेक 8 

चास्त्र्यि, श्युचिता यांचा 

क्षय करून 

हे अंधराज--- 

बाह्य अंधत्वाला 

मार्गदर्शक डोळस हातांचा 

आधार घेऊन 

तुझे शरीर 

सर्व संकटांपासून 

वाचवलेस त. 

आयुष्यभर; र 
पण विनाशाच्या गर्तेकडे 

वाटचाल करीत असलेला 

तुझा अंवात्मा.... 

शरीराच्या अंधत्वाला 

घेता येतो आधार 
कुणाचा तरी; कशाचा तरी 

पण आत्म्याच्या अंधत्वावर 

कसलाही नसतो पर्याय 
विनाशावाचून 

सवना्यावाचून. 

१८ जीवन-व्यास



गांधारी ॥६॥ 

हे गांधारी -- 

तू केलास पतीचा स्वीकार 

पण त्याला कवी 

डोळे भरून पाहिलेच नाहीस 

तू पाहिले असतेस 

एकदा डोळे सोडून 
तर दिसली असती 

आंधळ्याच्याही डोळ्यांतली आर्तता तुला 

आणि पटली असती 

या जगाची वैय्यर्थता 

तू अचुभवलेस मैथुनातले सुख 
आणि... .प्रसव-वेदना सुद्धा 

पण पाहिले नाहीस 
भोगतृप्त मुखावरील 4 

समाधानाचे विलसित 

आणि पाहिला नाहीस



स्वतःचा, उदर-विंदारणाने 
मातृत्व सुफलित करणारा 

नवजीवनाचा लवथवता उगवता कोंभ 

गांघारी-- 

र - तू पाहिले असतेस 

एकदा डोळे सोडून 

आपल्या नवजात बालकांना 

तर कळला असता तुला 

निरागस, निरपेक्ष आनंद 

या जगातला ” 

गांधारी--- 

तू आपल्या शतपुत्रांना 

स्तनपान दिलेस 

पण स्तनपानाने तृप्त झालेल्या 

आपल्या एकाही पुत्राच्या 

कमल-पाकळ्यांसारख्या 

लालचुटूक ओठांवर 

दवबिंदूसारख्या चमकून विलसणाऱ्या 

आपल्याच दुधाचे तेज. 

-न्याहिले नाहीस कधी 

आणि पाहिले असतेत तू. 

२० जीवन-व्यास



तर न्हाऊन निधाले असते 

तुझे शतपुत्रह्दी 

मातुनयनातून वर्षणाऱ्या 

अमृतमय म्बिग्य चांदण्यात 

र गांधारी--- 

तू उघडे ठेवले असतेस आपले नेत्र 

तर दिसले असते तुल्ा-- 

वाऱ्यातले सळसळते चैतन्य 

दिसले असते तुला--- 

गंघित फुलांचे उमलते सौंदर्य. 

तू फक्त शरीराने भोगलेस 

आणि 

कानाने ऐकलेस; 

तू ऐकलेस धद्चुष्यांचे टणत्कार 

पण पाहिला नाहीस कधी 

प्रत्यंचा ताणून 

पवित्र्यात उभ्या असलेल्या 

आपल्या शूर पुत्रांचा दिमाख 

त्‌. ऐकलेस वेदनेचे रुदन 

पण अश्रू कधी पाहिलेच नाहीस 
आणि म्हणूनच 

हे गांधारी--- 

तू. शतपुतन्ना झालीस 

२१ गांधारी



गतवीर जननी झालीस 

पण तुझ्या मातृत्वाची गौरवगाथा 
कधी गाइलीच गेली नाही 

आणि हाय 

गांधारी- 

अखेर तू आपल्या शततपुत्रांचा 

मृत्यूसुद्धा नुसता श्रवणच केलास र 
आणि इतरांनी ऐकला 
तोही तुझा कोरडा विलाप 

अ 1 
अश्रू दिसलेच नाहीत कुणाला 
डोळ्यांवर बांधलेल्या सात-पदरी पट्टीने 
रिचवून टाकलेस तुझे अश्र 
सप्तपाताळाखाली. । ॥ 

२२ जीवन-व्यास



कुंती ॥७॥ 

मातृत्व सुफलित करण्यासाठी 

कुमारिकेला मिळाले वर 

आणि येत होता बहर 

तेव्हाच 

मुसमुसत्या यौवनाला; 

मातृभाव व्हायचाच होता जागृत ' 

अजून जिच्या अंतरात 

अशा नवजात कौमार्याला 

झाली अनिवार इच्छा 

रतिसुखाची 

आणि भर प्रकाशात झाली नग्न 

उन्मत्तपणे. 

प्रकाशाला आवाहन करून 

अन्‌ अस्पर्शित योनी 

झाली मग संभोग-तृ्त



पण-- 

पण तिला हे माहीत नव्हते-- 
सूर्य जेव्हा करतो प्रकाशदान 
भूमीवरील स्वच वस्तुजाताला 
तेव्हा 

प्रत्येक वस्वला प्रदान करतो 
एक छायाही--- 

अचेतन, सरपटणारी धुळीत 
काळीकुट्ट 

जिला नसते अस्तित्व स्वयंभू 

प्रकाशाकडून स्वीकारता येत नाही 
चुसताच प्रकाश 

छायाही स्वीकारावीच लागते 
अपरिहायंपणे 

-7 हया एवढाच एक कलंक 

आततायी अविचार 

तारुण्यातील अनावर ऊर्मींनी 

तुझ्या हातून घडवलेली ही 
एकच एक 
कवीही सुधारता न आलेली- 

ऱ्चूक 
पण 

२४० जीवन-व्यास



य॒ढुनन्दिनी -- 

तारुण्याच्या उंबरठ्यावर लागलेली 

ही एकच एक ठेच 
साऱ्या आयुष्यभराचे सावधपण 

देऊन गेली तुला 

मग र 

सुख-दुःखांचे अनंत कल्लोळ 

माजले भोवती 

तरी तू कधी 

विचलित झाली नाहीस 

कधी 

प्रक्षुब्ध झाली नाहीस 

कासवीच्या सावधानतेने 

वावरलीस संसारात 

प्रगृही दान केलेली 

कोवळेपणीच 

मातृ-पितृ प्रेमाला वंचित झालेली र 

राजकन्या तू 
हस्तिनापूरची राजलक्ष्मी 

सम्राज्ञी म्हणून ढळू लागली 
तुझ्यावर 

सुवर्णचामरे 

तरी तू 

| २ कुंती



गर्वाने कवी फुळून गेली नाहीस 

पतिनिधनानंतर 

पाच पोरे पदरी घेऊन 
वेव्याचे कठिणतर दिवस 
भोगलेस 
मनाचा दगड करून 

दिराने राज्य लुबाडले 

उघडी पडळी तुझी मुले 

भे तरी 

क्षुब्ध-चित्त झाली नाहीस 

तू 

पुढे 

इंद्रप्रस्थ लाभले 

श्रीकृष्ण कृपेने, 

ते विस्तारले; 

राजमाता म्हणून वावरताना 
आनंदाच्या ऊर्मींनी 

द्ध कवीच हरपली नाही तुझी. 

धर्मराज द्यूत खेळला 
आणि 

सारे, सारे काही 
हरवून बसला 

वैभव गेले 

२६ जीवन 'व्यास



राज्य हरपले 

राज्यलक्ष्मीवरोबर जिंकली गेली 

गृहलक्ष्मी 

अपमान, हेटाळणी, अनादर........ 

. ज्या हातांच्या कतुत्वाने 
कुळकीर्तिमंदिरावर 

सुवर्णकलश चढावयाचा 

त्याच हातांनी 

झळाळत्या कुलकीतींला 

फासला गेला 

काळिमा 

तरीही 

शांत चित्त राहिलीस त. 

पती निघून गेला होता 
पुत्र राज्य हरवून बसले होते 

आणि 

निघाले होते वनवासासाठी 

तरी 

' अशा निराधार स्थितीत ' 

विदुरगही 
अस्तित्वशून्य रहिवास केलास. 

अज्ञातबासाचे दिवस संपवून 

पांडव परत आले 

२७ कुंती



झाली श्रीकृष्ण शिष्टाई र 
झाली, तशी ती वाया गेली 

भारतीय युद्ध पेटले 

--पेटले आणि विझून गेले 
पांडवांचे साम्राज्य सुरू झाले 

पण 

राजवैभवात लोळण्याऐवजी 
त्‌ 

पृत्करायचा ठरवळास-- - 
वनवास 

तुझ्या पुत्रांनी केला आकांत 

सुनांनी धरणे धरले 

प्‌ण 

निर्धाराने 

निघून गेलीस तू. रे 

आणि शेवटी 

सरसावून येणारा 

वनवणवा पाहून 

तू. केलास * 

देहही समर्पित 

आयुष्यभर जपलेल्या निर्धाराने, 
शांत चित्ताने. 

तुझ्या डोळ्यांत 

२८ जीवन-व्यास



केव्हा तरळले पाणी 

--प्रण 

पापणीचा बांध फोडून 

कवी वाहिला नाही 

अश्रंचा महापूर. 

स्मितरेषा उठल्या 

पण 

सुक्त हास्य 

कधी खळखळले नाही ४ 

त. घुमसलीस 
प्ण 

- काथी पेटून उठली नाहीस 

तू आग्रही होतीस 
प्ण 

हट्टी दुराग्रह कवी घरला नाहीस. 

तू मागितले होतेस एकदा 

प्रमेश्वराजवळ 

दुःख.... 4 

सुख निःशेष असे । 

जीवनभराचे दुःख 
जे भेटते या जगात 

. पावलोपावली 

२९ कुंती



जगाला या 

दुःखमूळ म्हटले आहे 

संतांनी 

जन्म-मरणाला उपाधी म्हटले आहे 
महात्म्यांनी 

तरीही 

मागितलेस तू 

दुःख 

कारण 

तुला माहीत होते--- 

सुख सुख म्हणजे 

अखेर काय आहे ते 

अनित्य म्हणून संबोधिल्या जाणाऱ्या 
या जगात 

असते 

सुख-दु:खह्दी रे 

अनित्यच 

पख... ढत 

तो एक असतो 
ऊन सावलीचा खेळ 

किती सापेक्ष 

जे असते आपले सुख 

३७ जीवन-व्यास



ते असते दुसऱ्याचे दुःख 

तू मागितलेस दुःख 

इंश्वर-स्मरणासाठी; 

नाही कुंती--- 

तू मागितलींस 

प्रक्षोभमुक्त स्थिर चित्तशांती 

जगावर 

अनियंत्रित अधिसत्ता गाजवणाऱ्या 

नियतीच्या हातातली - 

आपण माणसे 

म्हणजे असतो 
बाहुल्या 

आणि 

नेहमी घडत जातात मग 

मनाविरुद्ध 

अप्रिय गोष्टी; त 

या अप्रियतेशी सामना करण्याची 

शक्ती 

साठवलेली असते 

फ्‌क्त 

एका चित्त-शांतीत 

* सुखदुःखे समे कृत्वा 

लाभालाभी जयाजयौ । 

३१ कुंती



--हीच ती स्थितप्रशाची 

जीवनभराची चित्तशांती 

मागितलीस त्‌ 

कुंती 

म्हणूनच 

न तू समर्पण करू शकळीस 
समिचेग्रमाणे 

ठरीर 

वनाय्रीला 

एकट्या तूच र 

मागून घेतलेस 

खरेखुरे सुख 
चिरंतन सुख 

दुःखनिःशेष 

जीवनभराचे परमसुख. 

३२ जीवन-व्यास



युंधिळ्ठिरं ॥८॥ 

यम असतो अविचल 

धर्म असतो प्रवाही 

सततच बदलणारा 

स्थल-काललापेक्ष 

परिवर्तनशील, गतिमान रथचक्र 

या त्याच्या सतत बदलण्याच्या प्रक्रियेतच 

सामावलेली असते 
असह्य गतिशीलता 

आणि 

समर्थ गताचुगतिकताही 

जनसामान्यांना असह्य होते 
ही वेगवती गतिशीलता 

आणि 

गतालुगतिकता करीत असते



त्यांचे सामर्थ्य-हरण 
सदाच 

यमापासून होतो धम 

य॒मसंभव धर्म 

--यम असतो अव्चिल 

वम असतो प्रवाही. 

हे धमराज- 

तू धर्मासारखाच वागलास. 

द़्ताचे आव्हान स्वीकारण्याचा 

राजधर्म सांभाळलास तू 

पण केलास अधर्म 

धमपृत्नी पणाला लावण्याचा 

दया हे धर्माचे मूळ 

पण ते दुर्जनांचे ठरले वरदान 

तर्‌ तो होतो अधर्मच 

शांती हे एक धर्माचे ख्य 

पण अनाचाराळा ती संरक्षक ठरली 

तर तोही अधर्मच 

ट् 
“ अहिंसा परमोधमः ' 

पण दुष्टांना पाठीशी घाळून 

उभी राहते जेव्हा ती 

३४ जीवन-व्यास च



तेव्हा पदरी येते षंढत्व 
आणि तोही ठरतो अधर्मच र 

संत्यापरता धर्म नाही 
मग ते सत्य इतके निर्भेळ 

इतके निखळ लागते--- 

जे पूर्ण सत्य नव्हे 
आणि जे संपूर्ण असत्यही नव्हे 
--असला मध्यम मागेही 
स्वीकारता येत नाही मग धर्माला 

“नरो वा छुंजरो बा--'” 

आणि 

धर्माचा सुवर्ण-रथ 
उतरतो खाली 
अन्‌ उघळत्या धुळीने 

मलिन होते 

घर्मकांती. 

साधुत्व ही धर्माची शोभा 

पण तुझ्या क्षात्र-धर्माने 

स्वीकारले जेव्हा साधुत्व............ 

म्हणूनच त्‌ दिसलास-- 

केव्हा तरी पतित 

केव्हा तरी षंढ 

३५७५ युधिष्टिर



केव्हा तरी लाचार 

केव्हा तरी ढोंगी 

केव्हा कसा 

केव्हा कसा 

शूरता व क्रूरता 

कृतज्ञता अन्‌ लाचारी 

दया आणि दुंबळेपण 
अभिमान आणि अहंकार 

यांतला सूक्ष्म मेद शोधणे 

कठिण असते 

तसेच 

धरम आणि अधर्म 
यांतल्या अतिसूक्ष्म सीमारेषा 

शोधून काढणे तर्‌ 
महाज्ञात्यांनाही 

कठिणतर असते. 

आजचा धर्म 

असतो उद्याचा अधम 
आणि आजचा अधम 

केव्हातरी 

सिंहासनाख्द असतो धर्म 

हे युधिष्टिर-- 

३६ जीवन-व्यास



तू धर्म आचरिलास 

आणि अधर्म्य अशा किती तरी गोष्टी 

तुझ्या हातून घडल्या 

पण अधर्माला धर्म समजण्याचा 

त. कधी अट्टाहास केला नाहीस. 

तर्‌ अधर्माचरणाचे संपूर्ण प्रायश्चित्त स्वीकारायला 

त्‌ विवेकपूर्ण शांतचित्ताने सामोरा झालास 

हेच तुझे मोठेपण. 

धर्म-अधर्म 

अधर्म-धर्म 
याबद्दलचा सुटतो विवेक 

ज्ञात्यांचाही 

आणि येते 

एक महाग्लानी 

तेव्हाच 

युगसंभव धम-संस्थापक 

येऊन उभा राहतो पाठीशी 

आणि पुनः 

सवख हरवून बसलेल्या 

धर्मसत्याला करतो 

सिंहासनारूढ 

सावभीम सम्राटपद 

समर्पून. 

३७ युधिष्टिर



इयोधन ॥९॥ 

सतत सतरा दिवस चाललेल्या 

स्वजन-रक्तपाताने 

चिंब भिजून गेलेली धरणी. 

वीरांच्या वीर-गर्जनांनी 

रणमभेरींच्या आणि मरणांच्या आरोळ्यांनी 

भरून गेलेले आकाश. 

वर्षात्रितूतील कोसळणाऱ्या मेघसरींप्रमाणे 

कोसळणारी 

वीरा-महावीरांची 

योद्ध्या-महायोद्ध्यांची 

रथी-महार॒थींची 

असंख्यात शिरे-शरीरे 
कोसळत होती सतत 

संतत धारेग्रमाणे 

आणि



कुरुक्षेत्रावर आला होता 

मरणाला महापूर. 

आणि 

हे कुरुनंदना 

तरीही निःशंक निर्धाराने उभा होतास 

तू त्या महापुराकडे 

तुझे धीट डोळे लावून. 

या मरण-पुसला 

रजस्वला द्रौपदीच्या वाहत्या विटाळरक्ताचा 

घन-गडद रंग 

या वाहत्या रक्ताच्या गतिमान ओघात 

तो पाहा- 
वाहून चाललाय शकुनी 

वाहून जातोहे दुःशासन 
कर्ण-द्रोणाचाय, भीष्म पितामह 

सारे तुझे सखे, आप्त, मित्र 
आणि वंदनीय गुरुजनही. 

आणि तरीही निःशंक उभा होतास तू 

एकटा ' 
वाहून जाणाऱ्या साऱ्या स्वकीयांकडे 

पाहात 
महाकाय, मदोन्मत्त गजेंद्राग्रमाणे 

३९ दुर्योधन



हा वाहून जाणारा रक्त - विटाळ 
(3.1 नव्हे 

हे पापात्म्याचे विटाळले रक्त 
र वाहून जाणारे 

हे खुयोधन --- 

राहून राहून एकच वाटते 

--दू्‌ थांबायला हवे होतेस 
---ठू थांबायला हवे होतेस. 

-- द्‌. थांबायला हवे होतेस -- 
द्यूत-क्रीडेत कपटाचा आश्रय करताना 
-- दू थांबायला हवे होतेस -- 

सतत तुझ्या बाजूने 

दान देणाऱ्या पाशांनी 

पांडवांची राजलक्ष्मी 

तुझ्या स्वाधीन केल्यावर. 

तू थांबायला हवे होतेस -- 
राजलक्ष्मी हरवून बसलेल्या पांडवांनी 

गृहळक्ष्मीला पणाला लावल्यावर. 

पण हे मदोन्मत्ता -- । 

तू थांबला नाहीस 

जिंकलेल्या पांडवांच्या गृहलक्ष्मीला 

४० जीवन' व्यास



भर समेत नागवी करून 

स्वतःच्या रंगशाळेतील भोगदासी करण्यासाठी 

घजावलास तू 

लाक्षागृह योजनेपासून 

द्रौपदी वह्लहरणापर्यंत 

तू वाह्मवतच गेलास. 

--थांबलाच नाहीस कधी 

आणि अखेर र 

ऊरुभंगाने 

आपल्या किरीट-कुंडलांसह 

धुळीत पडल्यावरही 

थांबला नाहीस. 

अश्वत्याम्याकडून वढवूनच घेतलीस 

प्रतिज्ञा 

पांडवकुलसंहाराची. 

केवढा भीषण अविचार,. 

भयानक बंघु-द्वेष 

हे राजाधिराजा -- 

क्षत्रियांना असावीच लागते 

राज्यतृष्णा; 

सत्ता-संपत्तीची अभिलाषा; 

४१ दुर्योधन



प्रखर असावीच लागते 

प्रतिकारशक्ती, 

आणि वैऱ्यांचा निःपात करणारी 

आक्रमक वृत्तीही; 

पण--- 

निःपात करायचा असतो 

आक्रमक वैय्यांचा, 

स्वजन बांधवांचा नव्हे 

क्षत्रियांनी जिंकायची असतात राज्ये 
पराक्रमाने 

कपटी द्रूताने नव्हे 
जिंकून घ्यायची असतात 

दुष्ट-दुर्जन परकीयांची राज्ये 
स्वकीयांची छुबाडायची नसतात 

--कवधीही. 

काहीही मिळवणे - 

कसेही मिळवणे 

मिळवले म्हणजे पावले 

मिळल्याशी कारण........ 

हे राजतिलका 

ह्या काही धमम-विचार नव्हे 

ही आहे अविवेकी पश्ुता. 

छे जीवन-व्यास



वीर पुरुषांचे असीम पौरुषही 

पर्यादांकित असते 

--तेव्हाच गौरव होतो त्याचा 
मर्यादा पुरुषोत्तम म्हणून. 

मर्यादा हे 

विश्वातील स्वच शक्तींना लाभलेले 

भूषणभूत आद्यतत्त्व; 

ह्या मर्यादातत््वासुळेच 
विश्वाचे उमे आहे विश्वपण. 

हे कुरुकुळभूषणा--- 
संयम ही जीवनाची शोभा आहे; 

विवेकसंपन्न बुद्धी 

हे मानवाचे भूषण आहे. 

हे स॒कलग्ुणमंडित कौरवा-- 

तू थोर होतास 

पण अघोर झालास 

तुझ्या कूरतेने 
कुरूप करून टाकले 

तुझ्या वीरतेला. 

नाही........नाही 

मर्यादांचे महत्त्व 

तू कधी मानलेच नाहीस. 

४३ दुर्योधन



साध्य-सन्निध होताना 

साधन-शुचितेचा एक महान विचार 

तू सोडलास 

आणि तुझी सारी साधना 1 

दुर्गतीला गेली. 
कपट-द्रताने हरले नव्हते पांडव 
हार झाली होती तुझ्या प्रामाणिकतेची 

झाली नव्हती द्रौपदी विटंबित 

तर त्‌ केली होतीस 
आपल्याच कुलसौंभाग्याची विटंबना. 

तसा तर धर्माच्याही हातून 

घडला होता अधर्म 

योगेश्वर श्रीकृष्णानेही केला होता 
कपटाचा आश्रय. 

पण आपाततः 

अजाणता घडलेला अधर्म 
अन्‌ दुर्जन हननासाठी 

साधूंच्या परित्राणासाठी 

धमसव्याच्या उद्भरणासाठी 

अपरिहार्यपणे 

श्रीकृष्णाने केलेला कपटनीतीचा अवलंब 
आणि 

कारणावाचून त्‌ आरंभिलेले कपट, 
जाणून केलेला अधर्म 

४४ जीवन-व्यास



-ही एकाच तोलळाने 
मापता येत नाहीत कधीच राजन्‌ ! 

तशी तर वेदकाळापासून 

देव-दानवांची 

दानव-मानवांची 

आर्य-अनार्यांची 
सततच होत आली होती 
युद्धे-महायुद्धे या भूमीवर 

पण... 
स्वकीयांविरुद्ध खकीयांचे 

हे भारतीय युद्ध 

बंधु-बांधवांचेच असे हे महायुद्ध 

तुझ्याच 
अपरिमित, अघोरी राज्यतृष्णेने 

घडवून आणले र 

भारताच्या या घर्मभूमीवर; 

देवप्रिया अशा ह्या 

न्रहपीश्वरांच्या पुण्यभूमीवर. 

' भाऊबंदकीचा पहिला उद्गाता 

ठरला आहेस त. 

गंगा-यमुनांच्या ह्या पवित्र देशात 

स्वकुलनाशी विष-वाहिनीचे 

४५७५ दुर्योधन



उगमस्थान 

हे अविवेकी अंधपुत्रा-- 

त्‌ 

तूच ठरला आहेस. 

४६ जीवन-व्यास



द्वितीय पाण्डंव भ्रीक्ष ॥१०॥ 

भीमरूपी महारुंद्रा........ 

हे कुंतीनंदना-- 

तुझे जीवन म्हणजे 

एक शक्तिस्तोत्र, 

महातेजाची पूजा, 
ग्रमत्त वेगाला वंदन, 

शुद्ध पौरुषाचा षोडशोपचार. 

अहिंसा, सत्य, अस्तेय 

सहिष्णुता, शांती 

या सद्‌गुण सरितांचा जिथे होतो 

संगम 

त्या पवित्र 

तीर्थाचे नाव 

--थमै. 

अशा सद्गुणी धर्माला



सजनांचे संवर्धन साधले 
तरी 

दुष्टांचे निर्दाळन 
सहजसाध्य केव्हाही असत नाही. 

घम 

शूरतेचा सन्मान करतो 

प्ण 
क्रूरतेला कधी थारा देत नाही. 
अन्यायाचा प्रतिकार मान्य असला 

तरी 

सूडबुद्धी हे लांच्छन मानले आहे 
धर्माने, 

कारण 

प्रकृतीने पश्‍वितनशील धर्म 

दुर्जनांच्याही स्वभाव-परिवतनावर 
ठेवतो विश्वास 

त्यांच्या कृतिकाठिण्याला 

पश्चात्तापाचे पाझर फुटण्याची 

पाहतो वाट 

आणि ! 

दुष्टांना बाटते-- 
धर्म-दया हे दुबलतेने घेतलेले 
पांघरूण आहे ४ 

कातडीवाचवू. 

४८ जीवन-व्यास



शाती 

--हे तर धर्माचे ढोंग 

सहिण्णुता--- 

हे भिंत्रेपण, 

अस्तेय-अहिंसा.... 

आणि स्त्रर होतात 
दुष्टवृत्ती, 

आपल्या 
प्रबळ क्रूर कृतींनी 

घालतात थैमान 

आणि उठतो 

हाहा'कार, 

मग 

सडले ते फेकावेच लागते 

कुजले ते कापावेच लागते 

म्हणून 
प्रगटतात देवता 

रौद्ररूप धारण करून. 

कधी 

कराल कालीच्या ख्याने 

कधी 

कृतांत काळमैरवाच्या ख्याने 

४९ द्वितीय पाण्डव भीम



कधी प्रगटतात 

--नारसिंहाचे ख्य धारण करून. 

हया नसतो कुणाचा 

सूड; 

हे असते 

सज्जनांचे प्रतिपालन 

हे असते 

धर्मसंस्थेचे रक्षण. 

मानवातील माजलेल्या 

अधार्मिक, हिंसक 

असुर ग्रवृत्ती 

नामदोष करण्यासाठी. 

तूही प्रगटला होतास 

शक्तिरूपाने 

घमरक्षणासाठी. 

अशा काळदक्तीचा 

प्रतिकार करणे 

कधींच शक्‍य नसते 

--कुणाला 

कधीच शक्‍य नसते. 

ही शक्ती 

6 जीवन-व्यास क



विष्रप्रयोगाने मृत होत नाही, 
यमुनेच्या डोह्यात बुडवली तरी 
मरत नाही, 

पेटवल्या लाक्षागृहातही 

जळत नाही, 

“ तनं ठिन्दन्ति शल्लाणि 

नँनं दहाति पावक: * 

जी मरण्यासाठी नव्हे 

तर जन्मलेली असते 
मारण्यासाठी 

मरणावर मात करणाऱ्या 

या भीम शक्तीला 

पूर्वपीठिका आहे 

--उपजञजताच 

सूर्यबिंब धरू घावणाऱ्या 

बलशाळी चिरंजीवाची. 

वज्नाची कठोरता 

वायूचा वेग 
दावाम्नीचा क्षोभ 

या त्रिशक्तींचा संयोग 
म्हणजेच 

तू 

प्‌ण 

५१ द्वितीय पाण्डव भीम



त्यांना हे काय माहीत ! 
-म्हणूनच 

ते रचीत राहिले 

कारस्थाने 

--तुझ्या नाशासाठी; 

विणीत राहिले 

जाळी 

जागजागी 

प्‌ण 

कोपऱ्या कोपऱ्यात माजवलेली 
ही कोळिष्टके 

घातक ठरतात ती 

चिल्टा धुगुरव्यांना, 

गरुड शक्तीला 

त्याची काय तमा १ क 

हे बलवंता--- 

तुझा जन्म होता 

उन्मत्त जरासंधाला 

मांड्यांवून उभा फासटून 

चिरण्यासाठी. 

हे अमिताशना 

जन्म होता तुझा 

-- नरमांस भक्षणाची चट लागलेल्या 

परर जीवन-व्यास



खादाड बकाप्ठराला 

बुकळून 

रक्त ओकीत 
यमसदनाला पाठविण्यासाठी, 

तुझा जन्म होता 

मदांध झालेल्या 

कामी कीचकाला 

नरकाला घाडण्यासाठी. 

भर सभेत 

सभ्यतेची सोडून मर्यादा 

निलेजपणे 
उघडी मांडी करून 

पतित्रतेला हिणवणाऱ्या 
सम्राट दुर्योधनाला 
त्या मांडीचे 

करून चूर्ण 

किरीटकुंडळांसह 

घुळीत मिळविण्यासाठी 

झाला होता जन्म तुझा. 

असहाय्य झालेल्या 

र॒जस्वला-सुक्तकेशां 

एक्वल्ला द्रौपदीला 

ण्डे द्वितीय पाण्डव भीम 4



कचपाशाला धरून 

फरफटत आणली 

ज्याने 
आंतरगृहातून 

राजदरबारात 

आणि 

घातला हात 

तिच्या निरीला 

ल्या 

दुःशासनाची फोडून छाती 
खदखदा हासत 

ल्या उसळत्या उष्ण रक्ताचे 
घटाघटा पिऊन घोट 
स्वतःची तृषा शमविण्यासाठी 
आणि 

त्याच रक्तभरल्या हाती 

सुक्तकेशा द्रौपदीची 

घालण्यासाठी वेणी 

झाला होता 

जन्म तुझा. 

भीमरूपी महारुंद्रा-- 

हे द्रौपदीपतें--- र 
तुझे जीवन 

७५४  जीवन-व्यास



म्हणजे शक्तिस्तोत्र, 

महातेजाची पूजा, 

ग्रमत्त वेगाला वंदन, 

ग्ुद्ध पौरुषाचा षोडशोपचार. 

पण द्वितीय पाण्डव भीम



अंधेरथ सूतचुत्र कर्ण ॥११॥ 

जेव्हा केव्हातरी 
या साऱ्या अनंत अवकाशात 

होता नुसता प्रकाश 
एक प्रचंड तेजोगोल 
दिवसाला रात्र नव्हती 
प्रकाशाला सावली नव्हती. 

आणि एक दिवस 

प्रचंड विस्फोटाने 
हा तेजोगोल खण्ड-खण्ड होऊन 
उधळला सत/च 
आणि अवकाशात उधळलेल्या 
त्या खण्ड-खण्ड तेज:कणांचींच 

निर्माण झाली 
एक ग्रहमाला. 

पण तेव्हा सुद्धा 

८



निर्माण झाला नाही 
सूर्यापासून दुसरा सूर्य 
सूर्यापोटी निपजली 

दगडा-मातीने भरलेली 

ही एृरथ्वी 
आणि निपजला शनीही 

सूर्यापोटी . 
--पण निपजला नाही 

सूर्यापोटी दुसरा सूर्य. 

आप, तेज, वायू, आकाश.... 

या पंचतत्त्वांच्या संयोगातून 
ही अनंत चैतन्य सृष्टी 
साकारते 

सूर्य हे एक तत्त्व 
मग जर सूर्य 

एकाच वेळी दोन झाले 

तर्‌ 

सृष्टीचा तोच सुटला असता. 

हे कर्ण-- 

तू सूर्यपुत्र होतास 

पण तू सूर्य मात्र नव्हतास 
करण 

७ अधिरथ सूतपुन्न कर्ण ८



तृ सूर्यपुत्र होतास 
तेव्हाच कुंतीपुत्रही होतास. 

दैवी शक्तीचा 

कोणत्याही मानवी जीवतत्त्वाशी 
संयोग होतो तेव्हा 

तो असतो अंशमात्र 

आणि असे 

संयोगसीमित, अंशमात्र ईश्वरीपण 
म्हणजे नव्हे पूर्ण ईश्वरत्व. 

प्रत्येक मानव, 

मानवच नव्हे तर 

वृक्षपाषाणापासून तो किडा-सुंगीपर्यंत 
जड, चेतन अशी ही सवच सृष्टी 
हा तिचा ढझ्याविष्कार. 

हा त्या एका महान चेतन्यशक्तीचाच विलास. 
प्राणिमात्रात ईश्वर आहे 

पण प्रत्येक प्राणी मात्र ईश्वर नव्हे. 

हवे सूर्यपुत्र-- 
तू. तेजस्वी होतास 

पण इतका तेजस्वी नव्हतास 

की तुझ्या दीप्तीमुळे 
उजळून निघावे 

७५८  जीवन-व्यास



तुझ्या भोवताळचे सारे प्रहमंडळ, 

हे महारथी कर्णा 

तू. पराक्रमी जरूर होतास 
पण इतका पराक्रमी नव्हतास र 

की या प्रथ्वीसकट सारे प्रहमंडळ, 

तुझ्याच भोवती परित्रामत राहावे. 

रित्या मेघांनी 

करावा गडगडाट 

किंवा करावी 

उथळ पाण्याने 

खळखळ आधिक 

तसा 

वाचाळपणाने वाया गेलेला 

तुझा पराक्रम 

तसेच 

तुझे दातृत्वही. 

जे दान 

दात्याला अहंकारी बनवीत नाही 

आणि 

याचकाला 

बनवीत नाही लाचार 

असे 

७५९ झथिरथ सूतपुन्न कर्ण 3



ते काही 

सवश्रेष्ठ समजले जाणारे 
गुप्तदान नव्हते 

नगारे पिटून 

फिरवली जात होती 
ज्याची द्वाही 

अशा-- 

उघड्यावर प्रदर्शन मांडलेल्या 
या दातृत्बाकडे 

आकर्षित झाली होती 
फ्क्त 
- बुसुक्षितांची रांग; 

व्रणातील 

कुजके मांस 

आणि 

मृतासाठी सिद्ध करून 

उघड्यावर ठेवलेला पिंड 
यांच्यावर 

एकजुटीने तुटून पडणाऱ्या 

काक पक्ष्यांच्या झुंडीप्रमाणे. 

योग्य दाता 

छुयोग्य याचक 
असा समसमा संयोग 

६० जीवन-व्यास



कधी घडलाच नाही 

आणि मग 

सतत घडत राहिले 

तुझ्या हातून 

निव्वळ अपात्री दान. 

अपात्री दान 

नकळत करीत असते 

आळशी ऐद्याचे उदरभरण 

अनाचारी अचरटांचे 

पापी पोषण. 

हे दान 

ना दात्याला 

कृतक्त्यतेचा केवलानंद देऊ शकले 
वा 

याचकाला 

तृप्तीचे सुख देऊन 

खरेखुरे सन्मानित करून 
त्याच्या जीवनाचे 

उन्नयन साधू शकले. 

काळ्या कातळावर 

पेरावे बीज 

६१ अधिरथ सूतपुत्न कर्ण



तसे 

तुझे दातृत्व गेले वाया. 

अवध्य 

होतास 
ज्या कवचकुंडळांमुळे 
तीही केलीस ठू 

अवेळी 

अपात्री दान 

त्यातून घडला 

फक्त मित्रद्रोह 
आणि 

उगवले -- 

तुझे पराभूत मरण. 

सद्गुणांना 

पिढ्याचुपिब्यांचे सातत्य राहते तर.... 
हे जग 

सुखाचे नंदनवन झाले असते 

थोर पिल्यापोटी जन्म होणे 
हे असते 
आपले भाग्य, 

तो काही असत नाही 

आपला पराक्रम. 

६२ जीवन-व्यास



म्हणूनच मी म्हणतो -- 

तू सूर्यपुत्र होतास 
पण नव्हतास सूर्य 
नव्हतास सूर्य. 

बराडी द्रव सग्दाझय, हाण स्थलेबर 

२०० मल्य. 
क्षक र्व रा श डि तन च (९ $$ 

“पिटा त सित. 

ट्र तथ संत्हालठी 
€ 4६% ८“ 

(4 न अ. “१ डा; > 048) इना. 
षः! ९ ) गत 6९८222 

8. प्या स्थळी ग 

६३. अधिरथ सूतपुत्न कर्ण



शॉक्लुनी ॥१२॥ 

हे शकुनी 

--हे अपशकुनी 

तुझ्या नावामागे जोडल्यावाचून 

हा उपस 
पूर्ण सार्थ होत नाही 
तुझे नाव. 

तुझा हा उपसग 

साऱ्या कुरुकुलाला भोवला 
आणि 

या उपसर्गाळा सार्थ केलेस ठू; 
हा उपसग हीच तुझी पदवी 
हाच तुझा सन्मान 

गौरव 

मिरविण्यायोग्य बिरुद 

अ-प-श-कु-नी.



दुर्जनांचीही असते एक तपःसाधना 
आणि व्यांनाही ग्राप्त होते 

दिपवून टाकणारे 

विस्मित करून टाकणारे 
एखादे सामर्थ्य. 

दिन-प्रकाश विस्तारत असताना 

अंधारभरल्या झाडाच्या ढोळीत 
प्रहरानुप्रहर डोळे मिटून बसणाऱ्या 
घुबडाला 

किंवा भर उन्हात 

डोळे मिटून 
उलटे टांगून घेऊन झाडावर 
स्वतःच स्वतःची विष्टा खात 

अघोरी तप॒ आचरणाऱ्या 
वटवाघुळाला 

लाभते एक दिव्य दृष्टी 

ज्या दिव्य दृष्टीला दिसते 

गडद अंधारात दडून गेलेले 

नेमके आपले भक्ष्य. 

हे शकुनी --- 

तूही केली होतीस अशीच एक तपस्या 

आणि 
फलडूप होऊन लाभली होती तुलाही 

६७ शकुनी



एक दिव्य दृष्टी. 

त्या दृष्टिलामर्थ्यांमुळेच 

हेरून काढला होतास द्‌ 
जळून गेलेल्या जरासंधाच्या 

जळक्या हाडातही 

धगधगत असलेला 

पांडवविद्वेष 

हे खरे वैर 
हे खरे-खुरे-हाडवैर, 
त्याच वैरी हाडांचे करून फासे 

जिंकून घेतलेस पांडवांना 

जय झाला होता क्षात्रधर्मी कौखांचा 

युद्धात नव्हे-- 
द्यतात. 

ह्या दूत विजयाची जय-व्वजा 

--नव्हे, एक पेटती चूड 

एक धगधगती मशाल 

हे -गांधारी-सहोदरा 

तू कुरुकुलात 

राजमंदिरापासून शस्यागृहापर्यंत ' 

आपल्या स्कँधावरून 

दिमाखाने नाचवळलीस 

आणि दिलास 

६६ जीवन-व्यास



कुलस्वास्थ्याला, 

समाधानाला 

भडाय्री. 

हे अघोरकर्मन्‌ शक्ुनी'--- 
द्यूत विजयासाठी 

स्मशानातील अमंगळ हाडे 
आणलीस तू 

राजगृहात 

आणि 

एकदा सन्मानित करून आणलेल्या 
त्या अमंगळ अस्थींनी 

साऱ्या कुरुकुलाला 

साऱ्या रथी-महारथींना 

आपल्या 

अटरा अक्षीहिणी सैन्यासक्ट 

रत्त-मांसरहित करून 

उरवली त्यांची घुसती हाडे. 

महायुद्धाच्या महातांडवात 

नामहोष झालेले सारे रक्त-मांस 
काही गेले होते जळून. 
काही कुजून 

मुरून; 

काही -- 

६७ शकुनी



कोल्ह्या-कुत्र्यांची 
घारी-गिधाडांची 

पोटे तट्ट करून 
सरून गेले 

आणि उरली--- 

इतस्तत: विखुरलेली 
हाडे, हाडे आणि हाडे. 

बघावे तिकडे साचलेले 

हाडांचे ढीग. 

जागोजाग रचलेल्या 

हाडांच्या राशी 

स्मशानवत्‌ झालेल्या 

राजनगरीत 

सत्र पखरण 
--हाडांचीच. 

हस्तिनापूर 

--नव्हे अस्थिनापूर 

--एक महान अस्थिनगर. 

या भीषण नरमेधात 

हे अधोर-तापसी शकुनी--- 

अग्निसंस्काराने 

रक्त-मांसरहित झालेल्या 

६८ जीवन'व्यास



कित्येक सहस्रकांच्या 

कोटिकोटी मालुषकांच्या 

ह्या अस्थींच्या महागारात 

आता मिसळून गेल्या आहेत 

तुझ्याही अस्थी. 

मग 

. हे दीद्रेषी शकुनी--- 
देह-दहनानंतरही 
अवशिष्ट राहिलेल्या 

जरासंघाच्या हाडात 

घगधगत राहिलेल्या 

पांडव-विद्वेषाम्रमाणे 

तुझ्याही अस्थींनी 

अजून जतन करून ठेवला असेल 
सज्जनांचा 

सभ्यतेचा 

सुष्टतेचा 

- म्हणजेच पांडवांचा द्वेष 
--दीधै द्वेष 

महाभयंकर पांडव-विंद्वेष १ 

६९ हाकुनी



द्रोणाचारयी ॥१३॥ 

मिसळते जेव्हा हळाहल 

अमृतात 

तेव्हा 

साहजिकच गमावून बसते हलाहल 
आपली संहारक शक्ती. 

दुःख त्याचे नसते 

---पण या विषसथोगात 
अमृत हरवून बसते 
आपली 

अजरामर करणारी 

संजीवक शक्ती 

-दुःख असते त्याचे 

कुमार अश्वत्यामा 

दुधासाठी हट्टाला आला



आणि 

पिठवणी पाजून 

तुझ्या पत्नीला करावे लागले 

समाधान त्याचे 

बाल अश्चत्यामा फसला 

आणि पिव्वणीलाच दूध समजून 

शांत झाला 

पुण त. 

तू अस्वस्थ झालास 

-- कमालीचा अस्वस्थ झालास न 

संसारातल्या 

या भयकारी 

भीषण दारिद्याचे 

दर्शन होताच 
तू मात्र चवताळून उठलास 

आणि 

सारी लाज-लज्ञा सोडून 
राजश्वर्य उपभोगीत असलेल्या 
आपल्या गुरुबंधूकडे 

घावलास, 

ह्रुपदाच्या दारी 

याचक होऊन उभा राहिलास 

७१ द्रोणाचार्य



ऐश्वर्याच्या ह्वारी 

अठरा विश्वे दारिद्य 

उभे राहिले होते जाऊन 
तुझ्या ख्याने 

संपन्न लक्ष्मीच्या दारी 

विपन्न उभी राहिली होती 

सरस्वती 

आणि मग --- 

मग व्हायचे तेच झाले 

-- अनादर, अपमान, हेटाळणी .... 

आणि रित्या हाती 

प्रत फिरावे लागले तुला 

तू संतापलास 

भडकलास 

होवटी भरकटलास 

प्रतिज्ञाच करून बसळास 

--ग्रातिशोध घेण्याची. 

--इथेच सुटला तुझा धम 

विवेक इथेच संपला 

खरे तर तूच 

प्रथमतः दंडक मोडळास. 

--विद्याविभूषित, व्युत्पन्न 

७२ जीवन-व्यास



सरस्वतीपुत्रांच्या द्वारी 

संपन्न लक्ष्मीपुत्रांनी 

विनम्रभावे यावे 

आणि नतमस्तक होऊन 

आगीर्बाद-पुनीत व्हावे 

आपला करभार देऊन. 

--ही होती रीत 
हीच रीत होती. 

तुझा तोल सुटला 
--दारिद्र्यामुळे 

आणि होऊ नये ते झाले 

--ते एक झाले 

पण 

शांत चित्ताने विचार न करता 

तू त्रोधाविष्ट झालास 

आणि 

विद्यासंपन्न, विवेकी र 

ब्राह्मणाच्या अंतरात 

असू. नये न 
ते विष 

--असूया-- 

अशा विषाला 

तू कायमचा थारा दिलास 

७३ द्रोणाचार्य



सूडाच्या ग्रतिश्षैने 

आपल्या अंतरात 

सर्पछुद्धा 
आपले जन्मदत्त गरळ 

मुखात ठेवतो-मर्यादित 
त्याला थारा देत नाही कधी 

अंतरात 

$ दारिद्रय--- 
दारिद्र्यामुळे याचकात्व 

याचकत्वातून अपमान 

अपमानामुळे क्रोध 

क्रोधातून सुडाची प्रतिज्ञा 
मग प्रतिज्ञापूर्तीसाठी सहेतुक विद्यादान 
आणि सहेतुक विद्यादानातून 
स्वाभाविक विकसित झालेला 

आप-पर्‌ भाव 
आणि या आप-पर भावनेतून 

तुझ्या रिष्यांच्यांत 

अजाणता 

पण तूच उदित केलेला 
वैरभाव. 

कौरव-पांडवांना त्‌ विद्या-दान केलेस 
--हे कसले विद्यादान ? 

७४ जीवन-व्यास



हा तर सरळ सरळ विद्याविक्रय होता. 
कौरव-पांडवांना 

तू विद्या दिलीस 

पण.... 

जाग्रत केलास वैरभावही त्यांच्यांत 

या आप-पर्‌ भावनेने 

विद्याप्रहण समयी. 

कुमार-वयात 

कौरव-पांडवांत पडलेली 

ही वैरभावाची ठिणगी र 
पुढे कैक काळ 

धुमसत राहिली सुसती 

आणि एक दिवस 
त्यातून भडकून उठली 

महायुद्धाची आग 

हे द्रोणाचार्य--- 
तू गुरू होतास 

पण सद्गुरू नव्हतास, 

तू ज्ञानी होतास 
पण आत्मज्ञानी नव्हतास, 

तू ब्राह्मण होतास 

पण ब्रह्मज्ञानी नव्हतास, 

--ू ब्रह्मज्ञानी नसतास 

७५ द्रोणाचार्य



तर्‌ व्यक्तिगत 

सांलारिक दुःखदर्शनाने 
त्‌ असा 

भेदरून, बावरून गेला नसतास 

-- आत्मज्ञानी असतास 

तर्‌ व्यक्तिगत अपमानासाठी 

सूड-संतापाच्या आधीन 

कधीही झाला नसतास 

दाखिला भिऊन 

ऐहिक सुखाला ळालचावलेले 
तुझे मन 

आत्मनिमरता गमावून बसले. 
आणि 

सूडसंपादनासाठी 

दूष्रित झालेले तुझे विद्यादान 

तुझे सद्‌गुरुपद नासवून बसले 

या तुझ्या नासल्या सद्गुरुपदाची 

साक्ष 

तो पाहा--- 

तो एकलव्य 

आपला अंगुष्रहित 
रक्तभरला हात उंचावून 

देत आहे 

७६  जीवन-व्यास



तू अर्जुनाशी 
-म्हणूनच पांडवांशी सख्य केलेस 

आपल्या व्यक्तिगत सूड-शमनासाठी 

आणि 

तुच्छ लेखलेस तेव्हा 

दुर्यीधन-दुःशासनादि कौरवांना 

पण मग सांसारिक सछुख-खास्थ्यासाठी 

उघड्या डोळ्यांनी 
पाहात राहावे लागले तुला 

पांडवांवरील निर्घूण अन्याय 
असहाय्य अबला द्रौपदीची 

भरसमेत मांडलेली विटंबना 

कर्ण-दुर्योधनांनी केलेले अपमान 
सहन करीत राहावे लागले 

सामिमानझून्य होऊन 

आयुष्यभर 4 

--आणि अखेर 

मिठाचे मिंघेपण, 

अर्थाचे दास्य 
म्हणून 

उघड-उघड अनर्थकारी 

अन्याय्य पक्ष स्वीकारून 

उभा राहिलास रणात 

७७ द्रोणाचार्य



आपल्या लाडक्या शिष्यांसमोर 

--अर्जुनासमोर 
पांडवांसमोर 

लाचारी, मिंघेपण, छुखळोळुपता 

याच ठरल्या तुझ्या जीवनकक्षा 

याच जीवनकक्षा. 

केवळ चारा-पाण्याच्या सुरक्षिततेपायी 

घनसंपन्नांच्या 

सत्ता-संपन्नांच्या गोठणीवर 

आपली विद्या, ग्रज्ञा, धर्म 

यांसह 

दावणीला बांधून घेणारा 

र पहिला 
पराधीन अपराधी, 

हे महाब्राह्मणा--- 

नर आहेस 

तू आहेस 

हे द्रोणाचार्य 

तू. थोर होतास 
वंदनीय होतास ब 
--तसे तर कागविष्रेचे पिंपळही 

वंदनीय असतात-- 

प्‌ण 

७ जीवन-व्यास



देव-मंदिराच्या कळसावर उगवून 

आपली सुळे ते पसरू लागतात 
तेव्हा 

सुळासकट उपटून काढावे लागतात त्यांना 

आणि 

श्रीकृष्ण-प्रेरणेने 

तुझ्या प्रिय शिष्यांना 

करावे लागले ते 

--तेच करावे लागले 

तुझ्या मृत्यूने त्‌ नाहीसा झालास 

पण तो विखार 

....ते विष न 

सूड, असूया, लाचारी 

नाही निघून गेलीं 

तुझ्याबरोबर 
तर्‌-- 

तुझ्या रक्तबीजातून निर्माण झालेल्या 

अश्चत्याम्याच्या ख्याने 

मस्तक-मणी हरवून बसलेली 

तेञजोहीन लाचारी 
पसाभर तेलासाठी 

दारोदार हिंडवणारी मिक्षांदेही 

चिरंजीव होऊन गेली. 

७९ द्रोणाचार्य



अश्वत्थामा ॥१४॥ 

हे द्रोणपुत्र -- 
जे जे होते भव्य दिव्य, 

होते महन्मंगल, 

तेजस्वी, ओजस्वी --- 

ते ते सारे संपून गेळे 
--त्या महाभीषण भारतीय युद्धात 

आणि द्या 

मरण-मारणाच्या महापसाऱ्यातून 

मानवांच्या 

पुढल्या सहल्लोसहस्तर पिढ्यांसाठी 

चिरंजीव असा उरलास 

--फक्त त्‌ 

आपल्या जखमा वेदनांसह; 
मणी हरवलेले तेजोहीन मस्तक, 

सतत चिघळत जाणारी 

सतत वाहात राहणारी



ओली जखम, 

यज्ञोपवीताची तुटकी धर्मखूण 
वेदनापूण जीवन घेऊन 

भीक मागत फिरतो 

दारोदार 
पसाभर तेलाची 

--एक चिरंजीव 

चिरंजीव अश्वत्थामा 

अश्वत्याम्या -- 

तू आहेस चिरंजीव 

प्ण 

फक्त तूच राहिला आहेस का 

चिरंजीव ! 

नाही .... नाही ् 

एवढेच नाही 

हे चिरंजीव अश्वत्याम्या -- 

तू. या जगात 

ज्याला ज्याळा केलास स्पर्श 

किंवा 

जे जे स्पश्चून गेले तुळा 
त्याला त्याला दिलेस त 

चिरंजीवित्व 

या मर्त्य मानवांच्या जगात 

टे अश्वत्थासा



तू दिले आहेस 

वेदनेला अमरत्व 

सतत चिघळत जाणाऱ्या जखमेला 

तू दिले आहेस 

सातत्य. 

तुझ्यामुळे 
क्षुद्र तृष्णेला मिळाले आहे 
अखंडत्व. 

मस्तकमणी हरवलेल्या तेजोहीन लाचारीला 
लाभले आहे अढळ्यद 

या भूतलावर 

ईर्षा, असूया आणि सूड 
यांनाही लाभळे आहे नित्यत्व. 

सारेच संपून जाणाऱ्या ह्या मर्त्यलोकी 
-- सारे संपेळही कदाचित 
पण .... 

पण वेदना, जखमा, छाचारी, तृष्णा 
ईर्षा, सूड, असूया 

हे सारे कधीच नाहीसे होणार नाही 
द्या अवनितलावरून 

-- कधीच नाहीसे होणार नाही 
कारण 

८२ जीवन-व्यास



तू आहेस चिरंजीव 

हे अश्चत्याम्या -- 

तू आहेस चिरंजीव. 

८डे अश्वत्थासा



विठ्ढ ॥ १९॥ 

हे विढुर-- 

तू ज्ञानी 

महान धर्मज्ञ 

नीति-तत्त्ववेत्ता 

तुझी वाणी निनादत राहिली आहे 

साऱ्या महाभारतभर 

एखाद्या पवित्र शिवमंदिरातील 

घेटानादाग्रमाणे 

साऱ्यांनी केले तुला वंदन 

तुझी अमृत-वाणी केलीं श्रवण 

साऱ्यांनी महात्मा महात्मा म्हणून 

गौरविले तुला 

--पण महाज्ञानी 

नीतिवान महात्म्यांचे 

जे करीत आला नेहमीच र



समाज 

तेच 

अगदी तेच झाले तुझे 
जे झाले तुझ्या पूर्वी 

जे झाले समक्ष तुझ्या 

जे होत आले तुझ्यानंतर 

जे होत आहे 

आजही 

महात्म्यांच्या मूर्ती बनविल्या जातात 

देव्हाऱ्यातून पूजिल्या जातात 
उभारण्यात येतात मंदिरे त्यांची 

त्यांची वाणी केली जाते ग्रथित 

आणि पाठांतराने होत राहतो 
वेळी-अवेळी तिचा उद्‌घोष 

-संस्कृतीची शोभा म्हणून. 

, सन्मानासाठी का संत 

सांगत असतात स॒त्य १ 

समाजाने पूजापात्र ठरवावे 

म्हणून का थडपडत असतात 

महात्मे--आयुष्यभर १ 

त्यांच्या धममज्ञतेचा । 

द्रष्टया दिव्यदृष्टीचा 

अवघ्यांनी केला आहे 

८५ विदुर



एवढाच उपयोग 

आजवर; 

एवढाच उपयोग केला आहे. 

तसे तर 

सत्ता-संपन्नांचा सूखपणाही 

शहाणपणा म्हणून छादला जातो 
ज्यांच्यावर 

आणि 

_ जे ळाढून घेतात तो निमूटपणाने 
चेहऱ्यावर लाचारीचे हसू. फुलवून, 
तेच 

तेच आखून देत आले आहेत 

सत्ताविहीन शहाणपणाला 
महात्म्यांच्या बोळांना 
व्यवहारवादाच्या लक्ष्मणरेषा. 

“ महात्म्यांची पावले वंदनीय असतात * 

ती या लक्ष्मणरेषेच्या मयदिबाहेर 1 

असेच ते सांगत असतात. 

महात्म्यांच्या वर्तनातून प्रकटणारी 

माणुसकी, 

चरित्र-चारित्र्यातून सतत प्रकटत राहणारी 

महन्मंगल विवेकी धर्मशीलता 

ती असून सहञज-छुलभ आचरणीय 

८६  जीवन-व्यास



छोक त्याची करतात गणना 

अलौकिकात 

रचली जातात मग त्याची 

लीळा चरित्रे 

त्यांच्या स्वाभाविक मानवी कृतींवर  . 

ही माणसे 

व्यवहाराच्या धगधगत्या अग्नीत 

तापवलेले भ 

ठसे उठवतात 

देवत्ाचे; 

ते कळवळतात 

रडतात 

पण त्यांचे रडणेही 

भक्तिंगीत म्हणून ऐकले जाते 

मोठ्या तछलीनतेने ९ 

जे होऊ नये म्हणून 
तुम्ही महात्मे जपता 

टाहो फोडून सांगत राहता 

आयुष्यभर 

तेच होत राहते 

जनहितासाठी 

जन-जाप्रणासाठी 

तुम्ही खर्ची घातलेले तुमचे आयुष्य 

८७ विदुर



ही व्यवहारदक्ष, हिशेबी माणसे 
आपल्या जमाखर्चाच्या चोपडीत 

खची टाकतात 

धर्मादाय म्हणून 

आणि आपल्या जमेकडें लिहितात 

फ्क्त 

श्री शिछक शून्य तुमच्या नावे 

आणि एक कोरेच पान सोडले जाते 
खातेवहीत. 

तुमच्या पुण्यग्रतापाने 
डळमळू लागते जेव्हा 

त्यांचे व्यवहारी सिंहासन 

तेव्हा हा 
जनता-जनाईन 
तुमच्या मस्तकावर रुतवतो 

आपला पाय 

आणि गाडून टाकतो तुम्हाला 

सप्तपाताळाखाली 

हे व्यासपुत्र विदुर -- 

तू सांगत आलास 

शिकवीत राहिलास 

पण--- 
* महात्म्यांची वाणी श्रवणीय असली 

ट्ट जीवन-व्यास



कृती आदरणीय असली 

तरी आचरणीय नसते * 

-हेच जगाने शिकविले तुला. 

८९ विदुर



द्रोपदी  ॥१६॥ 

छ्ली-- 

स्री आहे प्रथ्वीतत्त्व 

घारणकती धात्री 

पोषण करणारी माता 

जीवनदात्री धरा 

हीच ती 

नानारत्ना वसुंधरा 

पायदळी तुडवली जाणारी, 

प्रत्येक प्राणिमात्राचे पदाघात 

निबर सहन करत राहणारी 

जीवनवरदायिनी 

मातामयी ही 

जिच्या सोशिकतेला अंत नाही 

जिच्या दादृत्वाला सीमा नाही 

जी कणभर घेते



आणि मणभर देते 

एक बीज घेते 

आणि 

फ॒लभाराने लढून निघणारा महावृक्ष करते 

तुमच्या खाधीन; 

म्हणूनच आम्ही तिला म्हणतो-- 

अम्बा 

जगदम्बा 

ही सोसते र 
सारे सहन करीत राहते र 

ही सोसते अन्यायांचे आघात 

अरेरावांनी केलेली पायमल्ली सोसते 
युगानुयुगे 

आणि मग जेव्हा होते 

क्रोधाविष्ट ही 

तव्हा... ::: 

तेव्हा अनावर असतो क्रोध हिचा. 

हरितवसनावगुंठनात 

शांत शांत दिसणाऱ्या 

अपमानामुळे खदखदत राहिलेल्या 

या भूमीच्या उदरातील 

लाव्हा रसाचे प्रचंड लोट 

९१ द्रौपदी



. ग्रस्फोटाच्या उद्रेकाने 

करकर कराल नाद करीत 

आपला पर्वत-पाषाणांचा 
विद्याल जबडा विस्ताखून 

ओकू लागते जेव्हा ही 
तेव्हा वणवे पेटतात 

वने, उपवने जळून जातात 

नगरे, महानगरे भस्मसात होतात 
आणि उरतात फक्त 

ढिगारे राखुंड्यांचे. 

ही धरणी 

आपल्या एखाद्याच कंपनाने 

डोळ्याची पापणी लवण्याच्या अवकाशात 

तोडून, मोडून 

ठिन्नविच्छिन्न करून टाकते 

रचून ठेवलेला 
मानवाचा जीवन संसार 

अशी ही संहयरिणी 

ख्नी 

--संतत्त झालेली 

क्रोधाविष्ट झालेली खली 

अनावर असते 

अनिरुद्ध असते 

९२  जीवन-व्यास



ल्लीचा राग 

म्हणजे असिलतेची धार 

विद्युल्तेची दीप्ती 

रसरसल्या ज्वालासुखीचा उद्रेक; 

ती नसते अबला 

तिच्या एका अश्रृत साठविलेली असते 

खवबळत्या सत्त सिंधूंची 
पृथ्वीला पाळाण घालणारी शक्ती. 

हिने फोडलेला आर्त टाहो ऐकून 
कानाचे पडदे फुटतात, 

स्वर्ग-कवाडे खडाखड उघडतात. 

ही शिवशक्ती 
चित्त प्रक्षोभित झाली 

तर्‌ 

साऱ्या अमंगलाचा नाश तर्‌ 

ती करतेच 

पण शिवही शवखूप करून टाकते 
ही विक्राल कराल काली. 

मग रक्तावाचून शमतच नाही 

तिची तहान 

भागत नाही मग भूक तिची 

नरमांस भक्षणावाचून. 

९३ द्रौपदी



जिचे अलंकार मग होतात 

रुंडमाला, 

जिचे वहन असते 

नरदेह्यावरल्या सोलल्या कातडीचे, 

ह्ली-- 

ही सोसते 
ही सहन करते 

जन्मोजन्मी, पिढ्याचुपिढ्या 

सोशीत राहते; 
मागे 

तारामती होऊन सोसल्या हिने 

सर्व हाल अपेष्टा र 

दैन्य, दारिद्य, वनवास; 

अहिल्या होऊन भोगले 

अकारण 
शापित पाषाण-आयुष्यही 

प्‌ण 

ख्लीच्या सोशिकतेची परिसीमा झाली 
ती मात्र सीतेच्या आयुष्यात 

अग्निपरीक्षेने 
शील-शुद्ध म्हणून स्वीकारलेली जानकी 

पुनः लोकपाल रघुवीराने 
त्यागिली तिला 

९४ जीवन-व्यास



पण ती बोलली नाही 

कधी बोललीच नाही 
जळत राहिली मनात 

मुकेपणाने जळत राहिली 

आयुष्यभर 

आणि सुकेपणाने 

मनातली जळती आग 

तशीच घेऊन 
जिथून आली तिथे 

निमूट निघून गेली 

ही भूमिकन्या 

आणि एक दिवस-- 

धगधगत्या अग्निकुंडातून बाहेर आली 

एक दीष्तिमान, दिव्य ख्री-काया. 

एक लवलवती अग्निशिखा 

जळत राहणे 

जाळत राहणे 

हाच जिचा देह-धम 

आपल्या पंचप्राणांचा-- 

पति-पांडवांचा स्‌ड-संताप 
सतत प्रज्वलित करीत राहिली 

ही अग्निकन्या 

आणि स्वतःही जळत राहिली 

९५ द्वीपदी



आयुष्यभर 

अग्नीच्या विविध स्वख्पांतून 

सतत ग्रगटत राहिली संसारात $ 

ही याज्ञसेनी. 
केव्हा स्नेहपूर्ण ज्योतीसम उजळली 

केव्हा स्नेहश्ून्य, घूर ओकत्या 

ज्योतीवरल्या फुणगीपारखी 

विद्य-विझ्‌ दिसली 

केव्हा निखाऱ्यासारखी धगधगली 

केव्हा कुळून उठली 

घडघडत्या ज्वाळांनी; - 

केव्हा कोसळली 
कडाडत्या विद्युह्तेग्रमाणे 
केव्हा झाली प्रस्फोटित 
सर्व संहारक 
भीषण ज्वालासुखीप्रमाणे 

हे चित्तग्रक्षोमिनी-- 

कुणी तुळा द्रौपदी म्हटले 
कुणी याज्ञसेनी 

कुणी पांचाली 

कुणी कृष्णा. 

पण 

९६ जीवन-व्यास



पुरुषी जुळुमापुढे 
पिढ्यान्‌पिढ्या नतनम्र होऊन 
हाळ, अपेष्टा, दैन्य, वनवास 

मार, प्रहार 

सारे अन्याय 

अपमान 

निःशब्द सहन करून 

मुकेपणाने 

जळत्या मनाने निघून गेलेली 

तू. होतीस-- 
जानवी 

तारामती 

अहिल्या 

तारामती, अहिल्या, सीता:- 

या इतिहासाला ज्ञात असलेल्या ख्लिया 
पण 

इतिहासपटावर 
ज्यांची उमटली नाहीत प्रतिबिंबे * 
अशा कित्येक 
अज्ञात कुमारिका, सौभाग्यमंगला 

माता नि परित्यक्ता 

ज्या सुकेपणाने सोशीत आल्या 

जुलुम जबरदस्तीचे पुरुषी अन्याय 

९७ द्रौपदी



आयुष्यभर 

अग्नीच्या विविध स्वरूपांतून 

सतत ग्रगटत राहिली संसारात र 

ही याज्ञसेनी. 

केव्हा स्नेहपूर्ण ज्योतीसम उजळली 

केव्हा स्नेहशून्य, धूर ओकत्या 

ज्योतीवरल्या फुणगीपतारखी 
विझू--विझू दिसली 
केव्हा निखाऱ्यासारखी धगधगली 

केव्हा फुळून उठली 

घडघडत्या ज्वाळांनी; ) 

केव्हा कोसळली 
कडाडत्या विद्युह्तेग्रमाणे 

केव्हा झाली प्रस्फोटित र 

सर्व संहारक 
भीषण ज्वालामुखीग्रमाणे 

हे चित्तग्रश्षोभिनी-- 

कुणी तुळा द्रौपदी म्हटले 

कुणी याज्ञसेनी 

कुणी पांचाली 

कुणी कृष्णा. 

प्ण 

९६ जीवन-व्यास



पुरुषी जुळुमापुढे 
पिढ्यान्‌पिढ्या नतनम्र होऊन 

हाळ, अपेष्टा, दैन्य, वनवास 

मार, ग्रहार 

सारे अन्याय 

अपमान 

निःशब्द सहन करून 

सुकेपणाने 

जळव्या मनाने निघून गेलेली 

तू. होतीस--- 
जानवी 

तारामती 

अहिल्या 

तारामती, अहिल्या, सीता:- 
या इतिहासाला ज्ञात असलेल्या ख्रिया 
पण 

इतिहासपटावर 

ज्यांची उमटली नाहीत प्रतिबिंबे * 
अशा कित्येक 
अज्ञात कुमारिका, सौभाग्यमंगला 

माता नि परित्यक्ता 

ज्या सुकेपणाने सोशीत आल्या 

जुलुम जबरदस्तीचे पुरुषी अन्याय 

९७ द्रौपदी



युगानुयुगे 

वनगुहांतून 

ग्राम-नगरांतून 

राजंप्रासादांतून 

घराघरांतून 

झोपडीझोपडीतून; 

प्रपीडित झालेल्या 

अखिळ ख्री-जातीवर 
पिढ्यान्‌पिढ्या लादल्या गेलेल्या 

अन्यायाचा 
ठर 

बदला घ्यायला आलेली 

--द होतीस अग्निकन्या ( 

_ झाल्या गेल्या 

ह्री जातीवरील 

अन्यायाच्या मोबदल्यात 

तू. करायला लावलेस 

साऱ्या पुरुषजातीला 

. पेटल्या रणयज्ञात 1 

एक अग्निदिव्य. 

पेटल्या चंदन-चितेतठून 

पूर्वी सुरक्षित राहिली होती जानकी 

उद्धरून गेली होती शिळा अहिल्या 

९८ जीवन-व्यास



पण द्रौपदी--- 
या रणयज्ञाच्या भडकल्या अग्निदिव्यातून 

कोणीच सुटला नाही सुरक्षित 

कोणीच सुटला नाही 

सहस्रपाद, सहस्रशिर 

सहल्लाक्ष असा महाकाय 

मदोन्मत्त झालेला 
पुरुषी अहंकार 

पूण जळून गेला या रणयज्ञातः 

-जळून भस्मसात झाला. 

९९ द्रौपदी



एककळवब्ये ॥ १७॥ 

सूरयदर्शनासाठी 
कधी पेटवावे लागत नसतात दीप 
जे असते स्वयंभू 

ल्याला लागत नसते परंपरा 

नाही लागत त्याला 

संस्कारांचे अवडंबर 

लागत नसते निष्कारण 
संस्कृतीचे अवडंबर. 

-- तर संस्कार, संस्कृतीचे 

आणि असते 

स्वयंसिद्ध उगमस्थान 

जे परंपरेचेही 

हे एकलव्य 

तुला नव्हती परंपरा 

नव्हती शिष्टमान्य संस्कृती तुला



--पण तुझ्याकडे होता 

दुर्दम्य उत्साह 
प्रबळ इच्छाशक्ती 

निर्मळ भक्ती 

आणि होती उदंड श्रद्धा. 

विद्येवरील निःसीम भक्ती 

आणि गुरू द्रोणांच्या विषयी 
असीम श्रद्धा घेऊन 

घाव घेतली होतीस त 

पण --- 
सूतपुन्न कर्णाला विद्यादान करताना र 
जराही खळखळ न करणारी 

ही ज्ञानगंगा 

केवळ किरातपुत्र म्हणून तुला 

अवगाहनाला अपात्र ठरते 

आणि 

आटून कोरडी ठणठणीत होते. 
जागीच 

हे विद्या-प्रेमळा-- 

खरे तर तुला झाला होता 
थोडा उशीर 

आचार्य झाले होते वचनबद्ध 

अर्जुनाशी 

१०१ एकलव्य



त्यांनी सांगितले होते 

ग्रतिज्ञापू्वेक 
घनेजयाला-- 

* हे मध्यमा 

असणार नाही यापुढे 

अवनितलावर ह्या 

श्रेष्ट वलुर्धर तुझ्याहून * 

हे वचन 

ही होती एक वल्गना 

प्राप्त झाल्या अधिकाराचा 

अतिक्रम होता हा 

अधिक्षेप होता साष्टिक्रमाचा 

नेहमीच 

अनाकलनीय असलेल्या 

अज्ञात भविष्याचा 

एका मर्त्य मानवाने केलेला 

उघड उघड अवमान होता हा 

अनाकलनीयता भविष्याची 

मानवी द्रोणाचार्यांसाठी 
असली मान्य 

तरी 

वर्तमानाचा विसर पडावा.... 

कारण-- 

| ३०२ जीवन-व्याल



' चिरंजीवपद प्राप्त झालेले 

श्रीभगवान परशुराम 

तेव्हा होते 
पुढेही राहणार होते 

पितामह भीष्मही होते हयात तेव्हा 

खरे तर तुला पाहताच 

पटला होता त्यांना 

आपल्या प्रतिज्ञेचा फोलपणा 

कारण 

तुझ्या डोळ्यांत दिसली होती 

त्यांना 

ती ओसंडून वाह्यात असलेली 

उदंड श्रद्धा 

दुर्दम्य इच्छाशक्तीचे 

र झळाळते तेज 
पटली होती खात्री मनोमन 

-रत्न हे अस्सल 
लखलखून उठेल 

पडताच पेळू 
--स्वतेजाने 

हे आहे कोठार 
ज्वालाग्राही वस्तंचे 

फक्त स्पश हवा ठिणगीचा 

१०३ एकलव्य



सूर्य हा साक्षात; 

याचा विस्तारत गेला 

प्रकाश 

तर -- 
तर मग काजवे ठरतील सारेच. 

म्हणून । 

आपल्या फोळ शब्दांचे 
वैफल्य नाकारण्यासाठी 

घालवून देण्यावाचून तुला 
या अविवेकी आचार्याला 
उरला नाही मग 
वेगळा माग 

द्वारी आलेल्या तुला 

लावले घुडकावून 

-- तरीही मनी 

खेद ना खंत तुझ्या 

ना राग कोणाचा 

-- कारण 

पूर्ण भरून गेले होते 
तुझे मन 

फक्त श्रद्धा - भक्तीने 

जरी दिसले 

१०४ जीवन-व्यास



आयुघसज्ज शरीर 

वीरवराचे 

तरी ” 

श्रद्धा-भक्तीचे युक्त असणारे 
मन 

आपले 

आंतरिक नाते मात्र 

जोडीत असते 

संतांशी 

राग, द्वेष, सूड, असूया 
स्पर्धा वा ईर्ष्या 

यांचा 

मागमूसही नसतो तिथे 

हे मन जाणते 

--फक्त प्रेम करणे 

केवळ प्रेम करणे 

विश्वातील अणुरेणूंवर 
वृक्षवेळींवर 

गुरूवर, विद्येवर 

आपल्या आयुधांवर 

मृगयेवर 

आणि 

१०५ एकलव्य



लक्ष्यवेध ठरणाऱ्या 

मृग-संघावरही 

हे प्रेमच 

भक्ती करायला शिकवते 

आणि 

भक्तीचेच ख्यांतर होते 

गाढ श्रद्धेत, 

जो करत नाही प्रेम 

त्याला कळत नसते भक्ती 

आणि न 

जो करत नाही भक्ती 

त्याला श्रद्धेची शक्ती 

पेलवत नाही 

तुला विद्यावंचित ठेवू इच्छिणारा 

कुरुकुलाचे दास्य पत्करलेला 

तो एक सामान्य मानव होता. 

श्रद्धेची फुले वाहून 

कृतार्थ व्हावे 

आणि 

धूपदाणीतील घुपाग्रमाणे 

जळून जावे ज्याच्यासाठी 

अशी नव्हती ही. 

१०६ जीवन-व्यास



सद्‌गुरुमूर्ती 

खुडलेल्या कळीला 

फुलवावे लागते फुंकरून 

प्‌ण॒ 
जीवनरस पिता पिता वाढणारी 

वेळीवरची कळी न 

सहज बराडी ग्रंथ सॅग्रहाखय, दाणे. श्वछेवर 
८. प ह्म बिः 879 

स्वाभाविकच उमलते श्व कक स 
से ९ म क य 

दुदेमनीय उत्साहाने क्लि टया टु ? वि)... 9 2 

उठलास दू ह मण पंमदालदो टे 
व £ >. प्रैथ ह नया. 

० 1 (4 ६ बि नन क शः 
आजळभर पाणी हा य्य पी 

मिसळलीस त री 222 *| 
६: क 

एकजागी ९ नसल कड -- 
आणि स... 
अंतरीची आर्तता एक्व्ट्न 
कर्तबगार हातांनी 

आपल्या, 

आकाराला आणळीस 

एक आचार्य मूर्ती 

माती-पाण्याच्या सयोगात 

उगवून येत नाही 

१०७  पुकलब्य



असे बीज 

अजून या जगाला 

- माहीत नाही. 

तू घडवलेल्या 

या सूर्तीतही 

स्वाभाविकच 

उगवून 'आले 

निखळ सद्‌गुरुपण जगाचे 

उजळले उधळले तेज 

सूर्यकोटिसमग्रभेचे 

त्याच गुरुमूर्तीच्या चरणावर 

ठेविलेस मस्तक 

आणि ल्या गृत्तिकामू्तीचा हात 
उंचांवळा हर्षभराने 
आशीर्वादासाठी 

तरळले आनंदाश्रू नयनांत 
आणि 

अभिषेक-पिक्त-शिर 

झालास तू 

इतका निरपेक्ष आशीर्वाद 
लाभला नव्हता कर्णाला 

नव्हता अर्जुनाला 

१०८ जीवन-व्यास



नव्हता भीष्मांना 

आणि 

लाभला नव्हता 

स्वतः द्रोणाचार्यांनाही. 

सर्वांनी हेवा करावा 

असे हे परम भाग्य 

लाभले होते 

एकळव्या, केवळ तुलाच. 

त्यांचीच प्रतिमा होती 

ज्यांनी नाकारले होते तुला 

विद्यादान 

नाही, 

ही गुरुमूर्ती नव्हती 

द्रोणाचार्य म्हणविणाऱ्या 
मानवाची. 

ही होती मूर्ती 
-वंदनीय पूजनीय अशा र 

परात्पर संदूगुरूची. 

अनंत कोटी ब्रह्मांडनायक 

परब्रह्मस्वरूप 

जगद गुरूची 

हिला नव्हती बांधीलकी 

१०९ एकलव्य



कुण्या अर्जुनाला दिल्या 
स्वार्थांय वचनाची 
नव्हते बद्ध 

६ चरण हिचे 

दासपणाच्या शुंखलांनी 

गुरुत्रेह्या गुरुर्विष्णु: 

गुरुदेवो महेश्वर: 
गुरुः साक्षात्‌ पखह्म 
तस्मै श्रीगुरवे नमः र 

त्या पूर्ण सुक्त 

परब्रह्म स्वरूपाचे 

वंदून चरण 

चढवलास जो 
ण्‌क्दा 

धल्ुष्यावर बाण 

-ऱमग ताणून तुटल्या 

सहस्र सहस्र प्रत्यंचा 

शतावधी धलुकमानी 

मोडून गेल्या 

--पण द्‌ शिणला नाहीस 
थांबला नाहीस 

आणि 

सारा धनल्चर्बेद आत्मसात केलास 

११० जीवनःव्याल



हां हां म्हणता. 

श्रद्धा-- 

जी दुरितांना देते प्रकाश 

दलितांना देते शक्ती 

पतितांना नेते उद्धरून 

पांगळ्याच्या पायांना देते सामर्थ्य 

गिरिपरवत उल्लंघण्याचे 

मुक्या मातीलाही करते बोलकी 

गुरू-उपदेशासाठी. 

श्रद्धा-- 

पण तिला नसते दृष्टी 

ती असते जन्मांध 

जन्मांध आहे प्रेम 

म्हणूनच ते धूत नसते 

जन्मांथ आहे भत्ती 

म्हणूनच लोकरहित असते ती 

आणि 

जन्मांध'च आहे श्रद्धा 

म्हणूनच.... 

हे किरातपुतन्न-- 

केवढी जिद्द 

केवढी ईर्षा बाळगून 

१११ एकलव्य



तू केलीस विद्यासाधना 

होय 
ही ही एक ईर्षाच होती 
स्वतःची स्वतःबरोबर मांडलेली. 

इतकी निकोप ईर्षा 
जागवली नाही 

कोणत्याच छात्राने आजवर. 

दुसऱ्याचा पाहून उत्कर्ष 
मत्सरग्रस्त मनात उदित होते 
जी ईर्षा, 

ती असते हीनतर; 

-- जी बाळालळी ईर्षा 
कर्णाने अर्जुनाविषयी आपल्या मनात 
जी भीमाने नेहमीच बाळगली 
कौरवांच्या वेषात 

- अशीच बाळाली होती सर्वांनी इर्षा 
राग द्वेष मत्सरापायी 
आपापल्या मनात 
आणि त्यातूनच घडला मग 
एक महाभीषण संहार. 

छोभ-ग्रळोभनरहित सत्त्यस्थ साधना 
केलीस फक्त तू 

११२ जीवन-व्यास



कुणी शब्षविंद्येची साधना केली 

राज्यतृष्णेसाठी 

कुणी केली अख्लविद्या आत्मसात 
जगताला भयचकित करून 

अंकित करण्यासाठी. 

कोणी करत आले होते ज्ञानसाधना 

खतच्या जनमान्य पूजा पात्रतेसाठी. 
-तुझी साधना होती 

रे धवलगिरीच्या उदरातून 

स्वाभाविक उगम पावलेल्या 

पवित्र गंगोदकासारखी 

इथे कुणाला 

नीच करण्याची नव्हती इच्छा 

नव्हती महत्त्वाकांक्षा 

कुणाचे हीनपण पाहण्याची 

इथे नव्हती राज्यतृष्णा > 
अधिकारलालसा नव्हती इथे 

आकांक्षा नव्हती खामित्वाची 

इथे होती फक्त 
सखतःला उंच करण्याची 

निर्मळ मनीषा 

ही साधना होती े 

१३१३ एकलव्य



“खला खाहाकारून 

सर्वात्म ईश्वर प्राप्तीसाठी 

योगियांनी अंगिकारलेली 

योगसमाथी. 

खुळून गेलास मग तू 

या समाधिंपुखाने 

--पूर्णतः फुळून गेलास 

मकरंदसेवनासाठी र 
आसुसलेल्या मधुपांना 

कमलिनी उमलल्याची गंधवार्ता 

पोहोचवावी जशी पवनाने 
तितक्याच खाभाविकपणे 
मग घडत गेल्या पुढल्या सव गोष्टी. 

पूरण एकांतात चाळलेली तुझी साधना 

अचानक एक दिवस 

आली प्रत्ययाला अजुनाच्या 

आणि 

आले धावून खतः द्रोणाचार्य 
तुझ्या दारी. 

थिटे पडले गगन तुझ्या आनंदाला 

वाटले तुला- 

पाहून आपलीं पारंगतता 

११४ जीवन-व्यास



गुरुहृदयाला येईल भरते 
फिरेल पाठीवरून हात 

स्त्रेहाद्र आशीर्वादाचा 

सांडतील मस्तकी आनंदाश्रू 
न ऱ्स्स्च्य पण 

कडाडल्या विजेप्रमाणे शब्द उमटले 

- हवी आहे गुरुदक्षिणा मळा * 

* __-मनसा चिन्तितं एकम । 

दैवमन्यत्र चिन्तयेत्‌ ॥--' 

आणि .... 

आणि मग 

युद्धाबाचूनच एक अवयव तुटून 

विद्ध झाला परमवीर 

समरावाचून सांडली गेली 

एक उष्ण रक्तधारा 

ताणल्यावाचून प्रत्यंचा 

मिळवला धुळीत 

एका श्रेष्ठ ज्येष्ठ धनुर्धराने 

-- एक उगवता तेजस्त्री धनुर्धर 

घडले होते हे अवयवदान 

गुरुदक्षिणेपायी 

सांडले होते हे रक्त 

११५ एकलव्य



गुरुपादप्रक्षालनासाठी 

सत्कर्माचीही असते एक धुंदी 
ती विंचारश्यून्य करते माणसाला 

तू. घडवलेल्या गुरुमूतींच्या 

आणि 

'तुझ्या समोर येऊन उभ्या राहिलेल्या 
“मानवी मूर्तीतल्या 

'वाह्यात्कारी रूप-साधर्म्याने फसलास तू 
आणि 

मागितली दक्षिणा देऊन तृप्त केलास 

तू एक सामान्य माणूस 

--ज्याचे चरण होते 

कुरुकुलाच्या सुवण ग्रांखळांनी 
स॒जवळलल 

आणि 

ज्याचा वचनबद्ध हात अडकला होता 

शेजारी उभ्या असलेल्या अजुनाच्या 

हातात 

पण ती--- 

तुझ्या हाती 

त्त्व 

शिळास्थलावर स्थापलेली ती सद्गुरुमूर्ती 

--ती मात्र 

१३१६ जीवन-व्यास



गुदमरली होती 
तुझा हा आततायी अविचार पाहून 

तो तुझा खराखुरा सद्गुरू 
तो मातीचा पुतळा 

तुझ्या द्या कृतीने 

अखेर 

तडे जाऊन तडतडला 

खळखळ भंग्रून गेला 

आणि 

मिसळून गेला मातीत 

तुझ्या आयुष्यासारखाच 

हे किरात पुत्र-- 

श्रद्धेला पंख असतात गरुडाचे 
पण 
लाभलेली नसते तिला 

गरुडाची भेदक दृष्टी 

$ -7ज्या गरुड दृष्टीला 

नेमके हेरता येते गगनसंचरणात 

निमग्न असतानाही 

धुळीत सरपटणारे विषारी जिवाणू 

श्रद्धेला आपल्या पंखबळावर 

उंच 

रच 

११७ एकलव्य



अति उंच जाता येते 

अडथळा नसलेल्या अवकाशात 

आनंदाने विहरता येते 
पण दगडघोंड्यांनी 

खाचाखळग्यांनी भरलेल्या 

भूपृष्ठावरून चालणे मात्र 

अशक्य असते तिला 

हे अख्ण्यपुत्र -- 
श्रद्धेला नसता अंधत्वाचा शाप 

--तर ही शोकांतिका झालीच नसती. 

ही शोकांतिका होतीच ना. 

११८ जीवन-व्यास



अंगंवान॑ श्रीकृष्ण ॥१<॥ 

कव्हा तरी एकदा द्वारकेत 

करण्यात आली होती 

तुझी सुवणतुला 

आणि 

त्या सुव्णनगरीतील 
साऱ्या सुवण राशी सरून गेल्या 
तरी जड राहिले होते 

तुझे पारडे 

वस्तुतः 

साक्षात हिरण्यगर्भाची 

जड सुवर्णाशी तुलना होणार कशी ! 

हे श्रीकृष्णा -- 

हे भगवान श्रीकृष्णा -- 

तू. देव होतास 
की मानव होतास १



तुझ्या समग्र चरित्रासेंघूत 
र अवगाहन केल्यानंतर 

या दोन्ही प्रश्नांची उत्तरे 
अस्तिपृक्षीच मिळतात 

आणि मग 

मनापुढे आणखी दोन प्रतिप्रश्न उभे ठाकतात 

--तुझ्यातील देवव् मोठे 

की तुझ्यातील मानव्य मोठे १ 

या दोन्ही ग्रतिग्रश्चांची उत्तरे मात्र .... 

मग मी माझ्या मनाच्या 

अतिसूक्ष्म तराजूत 

विवेक बुद्धीचा समतोळ काटा लावून 
आरंभिली तुझी तुला 

या तुलनेसाठी 

मी प्रथमतः 

साऱ्या देवांचे देवत 

एका पारड्यात टाकले 

आणि एका पारड्यात बसवले तुला 

पण छे ! 

अखेर 

तुझे पारडेच जड राहिले 

मग मी साऱ्या मानवांचे मानव्य 

१२० जीवन-व्याल



एकत्र केले 

आणि घातले दुसऱ्या पारड्यात 

पण तरही .... 

मग मी 

साऱ्या देवांचे देवत्व 

आणि 

अखिल मानवांचे मानव्य र 

एकत्र केले 

आणि घातले एकाच पारड्यात 

पण तरीही 

जडच राहिले तुझे पारडे 

श्रीकृष्णाची तुलना 

फक्त एका श्रीकृष्णाशीच 

होऊ शकते. 

पण मग 

अशा एकमेव श्रीकृष्णाला 

तुलायचे तरी कसे १ 

तुलना म्हटली की दुसरे काही हवेच. 

. आणि मग 

अतुलनीय अशा 

श्रीकृष्णाला तुलण्यासाठी 

मी त्या श्रीकृष्णालाच विभागून टाकले 

१२१ भगवान श्रीकृष्ण



आणि एका पारड्यात घातले श्रीकृष्णाचे 

मानवीपण 

आणि दुसऱ्या पारड्यात घातले 
त्यांचे दैवीपण 

आणि काय आश्चये ! 

श्रीकृष्णाचे दैवीपण 

अधांतरी उचलले जाऊन 

ते पारडे खगगामी झाले 
आणि 

भूमिस्पर्शित राहिले 

त्याच्यातील मानवीपणाचे पारडे 

तुझ्यातील देवव्वाहून मोठे आहे 

तुझे मानवीपण 

तुझ्या मानवी कृतींच्या पुढे 

थिटे वाटू ळागतात 

तुझे दैवी चमत्कार. 

कोणतीही गोष्ट मापण्यासाठी 
आधी एक परिमाण लागते 
हे श्रीकृष्णा -- र 

तू. म्हणजेच 
आम्हा भारतीयांना सापडलेले 

१२२ जीवन-व्यास



महामानव मापण्याचे 

एक निश्चित परिमाण आहेस. 

भगवन्‌ 

तू. म्हणजे जीवन संगीताचा प्रडूज आहेस 

समग्र भारतीय संगींतात 

त्यातील साऱ्या राग-रागिणींत 

तू सतैत्र मिसळून गेला आहेस. 

कधी कोणत्या रागात 

कुठे पंचम वर्ज्य होतो 

कुठे निषाद नाकारळा जातो 
कुठे रिषभ 

कुठे मध्यम 

-- पण 

असा एकही राग अगर रागिणी नाही 

की जिथे कशी 

नाकारण्यात येतो षड्जच. 

पडूज हा जसा आदि-स्वर आहे 
तसा अंत्य-स्वरह्दी तोच आहे. 

पण षड्ज हा 

जरी सव संगीताचा 

१२३ भगवान श्रीकृष्ण



अधिष्ठाता स्वर असला 

तरीही तो एक 
- सर्व समावेशक, स्व समर्पित 
असा स्वर आहे 

असा हा एकच एक स्वर आहे. 

षड्जामुळे सववच स्वर सिद्र होतात 

आणि मग 

या साऱ्या स्वरांच्या स्वरूपसिद्धतेसुळेच 

साऱ्या राग-रागिण्या 

आकारास येतात. 

लुसत्या षड्जामुळे 

एकही राग 

अगर रागिणी 

सिद्ध होऊ शकत नाही 

आणि 

तुझा समर्पित जीवनग्रंथ 

हेच सांगतो आहे -- 
भगवन्‌ 

तू म्हणजे 

भारतीय जीवन संगीताचा षड्ज आहेस. 

१२४ जीवन-व्यास



तू 

सर्वांच्यासाठी सव केलेस 

कतेव्याच्या जाणिवेने 

कर्तेपणाचा अहंकार पुसून 

--कमण्येवाधिकारस्ते 

मा फलेषु कदाचन ॥-- 

कतेव्य करून 

कर्तेपणाचा अहंकार पुसून 

ईश्वरशरणता पत्करणे 

हाच तुझा जीवन संदेश. 

ही ईश्वरशरणता 

आज आम्ही सतत 

तुझ्याच नावाने उद्‌घोषित करत असतो 

मंगल, अमंगल ४ 

दृष्ट - अनिष्ट 

धम्य -अधम्य 

--यांतला सूक्ष्म भेद 

निश्चित करू न शकणारे आम्ही 

आमच्या अल्य बुद्धीला 

१२५ भगवान श्रीकृष्ण



स्वल्प मनाला पटलेले 

कोणतेही कर्म 

निःशंक्पणे करतो 

आणि 

समर्पित करतो तुलाच -- 
श्रीकृष्णार्पणमस्तु । 

श्रीकृष्णार्पणमस्तु । 

दराढडी ग्रंथ संग्रहाळय, ठाणे. स्वळतख्. 

बदुषून..... पे. 92. £ 22: लळा. 
कक ण ळा ब्ोः क्रि छी ७ १ ह 

१८८ 2 (5| 
(5-3) 5 सय सेल रै र“ आ च ह > ह अन |. 

सि तना %४ 
४ $ ल द त ” झे 

1 ठर 1, 38 [< टो €- १ 

५. अ. र अ. कही ज्र 

सार ल 

पा 

1िग्रय(-0020092 

१९६ जीवन व्यास न



स्वल्प मनाला पटलेले 

कोणतेही कर्म 

निशशंकपणे करतो 

आणि , 

समर्पित करतो तुलाच -- 
श्रीकृष्णार्पणमस्तु । 

श्रीकृष्णारपणमस्तु । 

राढी ग्रंथ संग्रहाळय, ठाणे. स्वळमख. 
अनुक्ूम..... 3 99.2.0: नेळळाी 

कंकण न्हा 850 0कपदरर60ळत ब्रोः क्स (“6६ (७ ८१ ४८4 

१८९८ ७ 
(०3) उब पेत कै 

र ५ प 25२ सिर करे जा 
4 क भ्‌ खा २ च 

| ५ (_ झे ८९0७८2 - ग रे 

९. टा च की 
र 

पा 1॥। 

1िग्रप](-0020092 

१९६ जीवन व्यास



'जीवन-व्यास' ही कै० मधु भोसले यांची निर्व्याज-मनोहर 
कृती आहे आणि ती त्यांच्या अकालगमृत्यूच्या काळ्या 
पार्श्वभूमीवरच प्रगट व्हावी ही एक नियतीची विचित्र करणी 
आहे. महाभारत म्हणजेच नियतीच्या सून्नाची विस्मित 
करणारी जाणीव आहे, आणि त्या नियतीच्या सूत्राची पुरेपूर 
जाणीव मधु भोसळे यांना होती हे या कृतीत सतत दिसून 
येते. परंतु हा लेखक मृत्यूच्या बंधनात इतका लवकर 
भडकला जाईल याची कल्पना वाचकाला मात्र सहज 
पचवता येण्यासारखी नाही. सारखे वाटत राहते की 
जीवन-व्यास सारखी अतिशय हृद्य आणि विचारगर्भ निर्मिती 
आणखी निरनिराळ्या आविष्कारांत विपुल, सूक्ष्म आणि भव्य 
रूपे घेऊन यापुढे सतत आमच्यात राहायला हवी होती. े 
जीवन-व्यास ही त्या भावी कृतींची नांदी असायला हवी 
होती, पण जीवनाची नांदी म्हणून सूत्रधार खतः कायमचा 
अंतर्धान झाला आहे आणि पुढचे नाटक अनुच्चारति राहून 

' गेले आहे असे सतत वाटत राहते. 

या *जीवन-व्यात्ात? अठरा कविता आहेत आणि त्यात 
1 महाभारतातल्या विविध व्यक्तींशी कवीने संवाद केला आहे. 

भरावान व्यास, भगवान श्रीकृष्ण, युधिष्रिरादे पाण्डव, कुंती, 
द्रौपदी) गांधारी इत्याद व्यक्तींशी केलेले हे संबाद वाचकाला 
बरेचसे काही नवीन सांगून जातात. हे काव्य वाचताना 
कुणीही रंगून जाईल आणि क्षणभर तरी थांबून विचार करील 
यात संशय नाही. 

किंमत दहा रुपये 

(म४०१) $


